## Perspectives On Guru Arjan Dev Contribution and Martyrdom

# PERSPECTIVES ON GURU ARJAN DEV CONTRIBUTION AND MARTYRDOM

Editor DR NAVTEJ SINGH



PUBLICATION BUREAU PUNJABI UNIVERSITY, PATIALA

C

### Punjab Historical Studies Department Punjabi University, Patiala (Established under Punjab Act No. 35 of 1961)

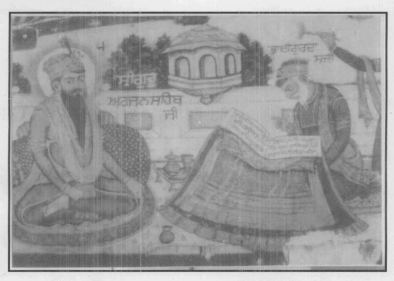
## PERSPECTIVES ON GURU ARJAN DEV CONTRIBUTION AND MARTYRDOM

editor

Dr Navtej Singh

ISBN 81-302-0138-0

2008 Copies: 250 Price: Rs.280/-



Wall-painting at Gurdwara Baba Atal Sahib, Amritsar during later half of the nineteenth century (facing page iv)

### **FOREWORD**

With martyrdom of Guru Arjan Dev there began a qualitative change both in the Sikh movement and history. It was bound to influence the socio-cultural and political developments in the Indian sub-continent. This single event proved potentially significant to the extent that its repercussions are equally visible in the contemporary socio-political environment.

Guru Arjan Dev's personality is unique in terms of his contributions to humanity, especially to the Sikhs, in the form of compilation of *Sri Adi Granth*. While there is no controversy on this latter aspect of Guru's personality; the circumstances and pressures leading to his sacrifice remain debatable among the scholars. The commemoration of the 400th year of Guru's martyrdom provided ample opportunity to the scholars and historians to re-visit this situation.

Consequently, Punjab Historical Studies Department organised a one-day seminar on 25 January 2007. Several eminent scholars participated in its deliberations and meaningful re-evaluation resulted in re-locating the issues involved in Guru's martyrdom. Availability of new source material and interpretations contributed much in this direction.

Publication of these research papers will add to our knowledge of Guru Arjan Dev and the issues related to His personality. Dr Navtej Singh, Head, Punjab Historical Studies Department, his colleagues and staff deserve congratulations for their hard work in bringing out this volume.

10 August 2007

**SWARN SINGH BOPARAI** 

Kirti Chakra, Padma Shri Awardee Vice-Chancellor Punjabi University, Patiala

#### **PRELUDE**

As part of the on-going commemoration of the 400th year of the martyrdom of Guru Arjan Dev, the Punjabi University, Patiala planned to organise discussions in various forms. As a result our department was asked to focus on this very significant event. The department contributed in three different ways: by bringing out a special issue of the journal *The Panjab Past and Present-*(October-2006) on 'Guru Arjan Dev in History'; by holding one-day seminar (25 January, 2007) on 'Perspectives On Guru Arjan Dev: Contribution And Martyrdom', and by selecting theme of 39th session of the Punjab History Conference (16-18 March, 2007) as, 'Martyrdom And The Sikhs: Concept And Tradition.'

Obviously, 'martyrdom' of Guru Arjan Dev becomes predominant as for the evolution of the Sikh Panth is concerned. Though this is not to deny the significance of contribution of Guru Arian Dev, which endures for ever. This concept of 'martyrdom' in Sikh movement and history remains debatable or matter of opinion from the very beginning. Dr Ganda Singh tried to place this issue in its proper historical setting in his article, 'The Martyrdom of Guru Arjan', published in 1988. Later on some Persian sources have been translated into English including 'Tujuk-e-Jahangiri' and 'Letters of Sheikh Ahmed Sirhindi'. Publication of the books 'Sikh History From Persian Sources' by Professor Irfan Habib and Professor J.S. Grewal; and Mohsin Fani's 'Dabistan-e-Mujahib' have further enriched our understanding to this concept. Louis E. Fenech's 'Martyrdom in the Sikh Tradition' and Pashaura Singh's recent book on Guru Arjan have not only made use of the translated Persian sources but also attempted the entire issue of concept and philosophy of martyrdom. In that sense, these works constitute a new and different interpretation to the entire Sikh movement and history.

Thus the very curosity among the historical scholarship on this suggestive and pregnant theme makes it necessary to understand the age or time of Guru Arjan Dev—particularly the legacy of Guru Ram Das. Our two sub-topics are related to this issue. Contribution of Guru Arjan Dev including his writings, compilation of the Sikh scriptures, completion of Darbar Sahib along with some other urban centres are the topics of revisiting. Further-more, Guru's position in relation to broader Sikh movement, Adi Granth, its message and significance, the development of Sikh panth or crystalisation of the Sikh community and its various implications are included in the theme. Lastly, again the predominant abstraction of martyrdom, particularly information about martyrdom, sources and significance of martyrdom for Sikh polity, society and culture on one hand and for historiographical writings on Sikhism, on the other.

The seminar was presided over by eminent historian Professor J. S. Grewal, whose works are well-known because of his technique of examination and evaluation of sources alongwith the style of presentation and perception. The inauguration of deliberations of the seminar was initiated by S. Gurtej Singh, I.A.S. (Retd.) and Professor of Sikhism. Apart from his various other contributions, he has made addition by writing more than 10 books in Punjabi & English languages, on Sikh history & religion and the nature of Indian politics. Some of his well-known books include: 
\[ \text{AB} \] \[ \text{AB} \] \[ \text{AB} \] \[ \text{BB} \] \[

Response from the eminent scholars and historians was appreciably over-whelming. The mature and new interpretations of Professor S.S. Hans, Professor G.S. Dhillon, Professor Kirpal Singh, Professor Suba Singh, Professor G.S. Nayyar, Professor Rai Jasbir Singh, Professor M.S. Ahluwalia, Professor S.D. Gajrani, Dr Sarbjinder Singh, Dr Nazer Singh, Dr Sukhdial Singh and Dr K.S. Bajwa will certainly enrich our understanding of this momentous event in the history of mankind.

Our worthy Vice-Chancellor, S. Swarn Singh Boparai, Kirti Chakra & Padama Shri Awardee, have been generous to promote academic activities of the department. He encouraged by sharing half of the financial responsibility for holding this seminar. The other half was

Prelude (ix)

received from the Indian Council of Historical Research, New Delhi, who also shared some responsibility of publication of the seminar proceedings. Unhesitating co-operation was received from Dean, Academic Affairs, Professor S.S.Gill and the Registrar, Professor Parm Bakhshish Singh. My colleagues in the department and staff members equally shared the responsibility. S. Charanjit Singh spared no efforts in reading the proofs and his immense efforts deserve special thanks. I am indebted to all, My friends Dr Nazer Singh, Dr Bhiminder Singh and Dr Sumanpreet deserve special thanks for giving me moral support.

I am hopeful that publication of these explorations & reinterpretations of certain issues and events will not only sharpen our understanding, but will be the real humble homage to our great Guru—Arjan Dev.

Punjab Historical Studies Department, Punjabi University, Patial 25 January, 2008 NAVTEJ SINGH Head

## **CONTENTS**

|    | Foreword                                                                                     | S. Swarn Singh Boparai<br>Vice-Chancellor | (v)  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------|
|    | Prelude                                                                                      | Dr Navtej Singh                           | (vi) |
| 1. | (Inaugural Address) Martyrdom of Guru Arjan Dev and the Sikh Movement: A Broader Perspective | S. Gurtej Singh,<br>I.A.S. (Retd.)        | 1    |
| 2. | Presidential Address                                                                         | Prof. J.S. Grewal                         | 16   |
| 3. | Sikhism Before Guru Arjan Dev:<br>Historical Development                                     | Dr Sukhdial Singh                         | 19   |
| 4. | Guru Arjan's Martyrdom:<br>Ideological Perspective                                           | Dr G.S. Dhillon                           | 30   |
| 5. | Martyrdom of Guru Árjan Dev:<br>Some Issues in Historical<br>Perspective                     | Dr G.S. Nayyar                            | 34   |
| 6. | Martyrdom of Guru Arjan Dev in<br>the Context of Sikh Concept and<br>Tradition               | Dr Harnam Singh Shan                      | 40   |
| 7. | Understanding Early Sikh Idea of<br>Martyrdom                                                | Dr Nazer Singh                            | 62   |
| 8. | Image of Guru Arjan Dev in<br>Western Historical Writings                                    | Dr K.S. Bajwa                             | 71   |
| 9. | Portent of Social System:<br>Bani of Guru Arjan Dev                                          | Dr Navtej Singh                           | 81   |

## (xii) Perspectives On Guru Arjan Dev: Contribution And Martyrdom

| 10. | Guru Arjan Dev: A Personality Profile      | Dr Shiv Gajrani     | 87  |
|-----|--------------------------------------------|---------------------|-----|
| 11. | ਸਿੱਖ ਮੱਤ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ                        | ਡਾ. ਸੁਰਜੀਤ ਹਾਂਸ     | 97  |
| 12. | ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਸਿੱਖ ਸੰਕਲਪ                       | ਡਾ. ਸਰਬਜਿੰਦਰ ਸਿੰਘ   | 106 |
| 13. | ਗਉੜੀ ਸੁਖਮਨੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ<br>ਸਾਧ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ  | ਡਾ. ਰਾਏ ਜਸਬੀਰ ਸਿੰਘ  | 133 |
| 14. | ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ           | ਡਾ. ਕ੍ਰਿਪਾਲ ਸਿੰਘ    | 139 |
| 15. | ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ: ਸੁਨੇਹਾ ਅਤੇ ਮਹੱਤਵ    | ਡਾ. ਸੂਬਾ ਸਿੰਘ       | 149 |
| 16. | ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ: ਪ੍ਰਵਚਨ, ਪਰੰਪਰਾ ਤੇ<br>ਇਤਿਹਾਸ | ਡਾ. ਕੁਲਦੀਪ ਸਿੰਘ ਧੀਰ | 158 |



S. Gurtej Singh, I.A.S. (Retd.) addressing the audience (facing page xii)

#### INAUGURAL ADDRESS

# MARTYRDOM OF GURU ARJAN DEV AND THE SIKH MOVEMENT: A BROADER PERSPECTIVE

S. Gurtej Singh, I.A.S. (Retd.)\*

While there are many studies relating to the martyrdom of Guru Arian and all the aspects concerning the event have been much discussed, the larger perspective in which the Guru offered himself as a martyr remains, by and large, unexplored. May be because it is a politically inconvenient undertaking and therefore an anathema to scholars who would understandably maintain political neutrality. Ironically, it is this stance that has hindered the objective assessment of the Sikh revolutionary movement, has led to the inadequate appreciation of many historical events and has ultimately resulted in the distortion of Indian history. Among the very few immediately mentionable, inadequately interpreted events, are: the impact of the political concerns of Guru Nanak; the political status of the Tenth Guru; the contribution of Banda Singh Bahadur and of course the martyrdom of Guru Arjan and Tegh Bahadur. The essence of political neutrality perhaps lies in trying to discover the truth regardless of the consequences. In this age of the spread of information, it is hoped that our historians will not disappoint the eagerly waiting students of history. Placing the Guru's martyrdom in its proper historical perspective promises to afford new insights into Indian historical processes, and the origin and progress of the Sikh movement. It is a challenge worth responding to.

Guru Arjan was the Fifth Nanak. He was greatly inspired by the personality and work of Guru Nanak whom he remembered in terms of profound gratitude and unsurpassed adoration. Proper beginning for an

<sup>\*</sup> Professor of Sikhism, H.No. 742, Sector 8-A, Chandigarh.

<sup>1.</sup> M.5, GG., p. 1387; Asa M.5, GG., p. 454.

undertaking of the type is to dwell on the relevant perceptions of Guru Nanak in some detail.

Guru Nanak felt concerned about human destiny in general. This led him to survey the contemporary world with great diligence and the precision of a deeply committed social scientist. His study-cummissionary tours took him to all the centres of learning in India and the relevant foreign lands. He found it worthwhile to visit the major pilgrimage places sacred to Buddhists, Jains, Hindus, Jogis, Sufis, orthodox Muslims and others holding varied beliefs.<sup>2</sup> No religion was irrelevant to him and no sect was too insignificant to draw his attention. The exact extent of his journeys is not known but what is known is sufficient to convince an objective analyst that his concerns were world wide. He perhaps travelled more than all the prophets before him. Perhaps it was to indicate that he had come for the entire world and for no one particular race or culture. 'On close scrutiny, the Baba perceived the entire world to be in a deeply troubled states'. Equipped with insights into the functioning of the contemporary state and society, Guru Nanak contemplated on the unfolding scenario. In particular, he found the country he named 'Hindostan', in a deplorable state of abject slavery that paralysed and degraded the whole range of existence. No sphere of human activity was exempt from its evil effects. In his compositions (bani to be more precise), he touches upon the social, economic, political and spiritual aspects of slavery. He was much distressed with what he saw.4

His challenge was to forge a comprehensive response that would be in the nature of a cure for the ills of the entire humanity. The most urgent need was to totally transform and rejuvenate the society as he found it. A dynamic society shorn of the cumbersome burden of the past was required. Guru Nanak unveiled a clear vision of an eternally valid social order based upon his concept of a model human being, relevant to all ages, cultures and countries. To make the dream realisable, he rooted it in the expectations of the enlightened people and to the essence of the religious principles discovered by him. <sup>5</sup> His task

<sup>2.</sup> Babe dekhi pirthavi nau khand jithe tak ahi,

<sup>3.</sup> Baba dekhe dhian dhar jalti sabh prithvi dis aiyee,

Haun bhaal vikunni hoie andhere rah na koiee koor amavas sach chandrama disai nahee kaih charia

Majh M.1., GG., p. 145

Bhai Gurdas, Var I, Pauri 28 Bhai Gurdas, Var I, Pauri 24

<sup>5.</sup> Parbhati M.1., GG., pp. 1328-29.

was not easy and was certainly not achievable in one lifetime. The Guru's real genius lay in making long term arrangements for translating the vision into a concrete reality. The measures he devised were of universal applicability and included scriptural dimensions. He sought to progressively unfold his thesis in Hind.

New concepts had to be evolved. The grand edifice of his inspired society had high-minded individuals as its foundation. He proposed to create a new man, not seen in history since the reign of the great Buddha. It would be a deliberately chiselled human personality with the necessary ingredients grafted on to its nature to meet the stupendous task of total reconstruction. His ultimate model was God. He outlined the attributes of God as he conceived them. In His image he desired to mould all humans. His most significant attributes were, His love for His creation, His altruism, fearlessness and the absence of enmity (nirbhau, nirvair). Divine sanction was necessary to the grounding of his thesis and such a sanction was Nanak's starting point.

The Guru evolved a universally applicable concept of freedom. He forged a totally fresh ethical system that would liberate humans and make them responsible in all the major concerns of mundane as well as spiritual existence. It was so different from the prevailing one that it was likened to making the river flow upstream and to turning the existing values up side down.<sup>8</sup> The beginning was made by binding humans to the soil, to render them capable of realising the freedom he preached. He shunned renunciation and accepted the world as the true place to practise spirituality. Thus he made the assumption of social responsibility an integral part of spiritual development and the instrument of social reconstruction.

His very first significant step was the casting aside of the 'sacred thread'. That was to signal grant of freedom from all caste prejudices, superstitions, ritualism and cant. It was a prelude to eliminating the influence of the rapacious clergy ubiquitous in every religious order and the bane of every religion. His denunciation of the priestly class is the strongest. He held them responsible for total disruption of normal

<sup>6 .</sup> Aanhat sunn ratte so kaisai, Jiste upjai tis hi jaisai.

<sup>7.</sup> Tilang M. 1, GG., p. 722; Wadhans M.1, GG., p. 566.

<sup>8 .</sup> Sorath M.3, GG. p. 602.

human existence and had no place for them in this system.<sup>9</sup> Freedom from hunger was contemplated in order to give individuals the basic dignity required for complete personal transformation. For this he popularised new work ethics of productive labour and sharing the fruits thereof with others as the right conduct for a religious person. 10 It was institutionalised in the form of 'langar' even before he started on his udasis or preaching tours. Brotherhood of all humans flowed naturally from his position of an uncompromising monotheist. 11 It was the effect of this ideal that knit the society of his followers closely together, making them an effective instrument of social change.

For Guru Nanak's most significant political pronouncements, his four Babarvani verses 12 may be approached. He appears to suggest that there are no short cuts to the preservation of one's culture and society. He pointed out the futility of depending upon depraved rulers and a miracle performing superstitious clergy for the purpose. The 'thousands of holy men' who had claimed that they would render the invader's army blind by performing miracles, did not suffice to turn 'even a single Mughal blind'. 13 Military measures were necessary to meet aggression. He denounced the 'beastly apathy' of the Lodhis who neglected the physical defence of the 'priceless heritage' (rattan) which they 'despoiled and cast away to dogs' (vigaar vagoe kuttin). With deep rooted dissatisfaction he observes that 'none will care for the Lodhis after death' (movian saar na kaiee). Guru Nanak stood for nonaggression in international affairs. He strongly condemned the invader Babur. His army is for him the 'marriage party of sin', engaged in the despicable business of plunder and rape. 14 He betrays his strongest emotions in these verses. He uses the words to convey it too. He says,

Dhanasri M.1., GG., p. 662;

Mathai tikka ter dhoti kakhai, Hath chhuri jagat kasai -

Asa M.1., GG., pp. 471-72; also Asa M.5, GG.,p.372.

Dhanasri M.1., GG., p. 13.

<sup>9.</sup> Kaji koor bol mal khaai, bahman navai jean ghai, jogi surat na jaanai andh teeno ujare ka bandh.

<sup>10.</sup> Ghal khai kichh hathon de, Nanak rah pachhanai se. Sarang M.1., GG., p. 1245. 11. Sabh mahai jot jot hai soe, Tisde chanan sabh mahai chanan hoe.

Sarab jot teri pasar rahi, jeh jeh dekhan teh teh narhari. Ramkali M.1, GG., p. 876.

<sup>12.</sup> Asa M.1. GG., pp. 360, 417 and Tilang M.1, GG., p. 722.

<sup>13.</sup> Koie mughal na andhaa hoa kinhe na parcha laeoo.

<sup>14.</sup> Paap ki janj lai Kablon dhaiaa, jori mangai daan ve Lalo, Kajian bahmana ki gal thakki agad parhai shaitan ve Lalo.

'I sing this song of bloody mayhem (khoon ke sohle gavieh Nanak) and pour out a handful of my own blood' with every note (ratt ka kungoo paai ve Lalo)'. He surpasses his own compassionate self while describing the plight of the Hindu and Muslim women at the hands of the invading barbarians. Here you have the rare sight of Nanak, the pir of Hind, drenched to the very depth of his soul in the noblest emotions ever expressed. He devotes a whole verse to that description. 15

His most potent suggestion is that the people must rise to defend themselves. There is no honourable substitute to physical defence. It must never be a situation in which 'a lion falls upon a herd of cows'. If that happens, the religious instructions that the people have received must be questioned. 16 Meeting an aggression effectively to preserve one's culture and dignity was the religious duty of each and every individual. Thus Guru Nanak laid the guiding principles for his followers and successor Gurus to implement. The most crucial of them is, 'life without honour is not worth living'. 17 He prescribed remaining ever in readiness to avert a disaster. 'Punishment does not visit those who perceive early and make preparation to avert a disaster' (agge de je cheteeai tan kayat mile sajai).

Advance preparation for him is to acquire an attitude that culture and honour are worth defending at any cost. It involves sufficiently motivating individuals and setting up a permanent military organisation of ordinary citizens to resist tyranny of any kind. It is in the latter context that the Guru talks of the privilege of 'dying for a cause acceptable to God.'18 In the same context must be read his significant pronouncement that, 'those intensely desirous of playing the game of love must accept to die before venturing further God-wards.'19 In peace these volunteers must continue soldiering to promote brotherhood of man

<sup>15.</sup> Asa M.1, GG., p. 417.

<sup>16.</sup> Eti maar pavee kurlanai tain ki dard na aivia. Asa M.1, GG., p. 360. Biblical prescription on not resisting evil has been often examined, "Non-resistance in a world of men formed by natural selection and the struggle for existence, is an invitation to aggression and enslavement; a people that loved its enemies would be wiped off the face of the earth." Will Durant, The Pleasures of Philosophy, Simon & Schuater, New York, 1963, p. 363.

<sup>17.</sup> Je jeevai pat lathi jai sabh haram jeta kuch khai.

M.1., GG., p. 142. 18. Maran munsa sooria. Wadhans, M.1. GG., p. 580. Wadhans, M.1., GG., p. 579. Maran na manda loka akhiye.

<sup>19.</sup> Slok M.1, GG., p. 1412.

and to create conditions that would banish aggression. This was Nanak's complete programme for a permanent revolution in human affairs.

He sanctioned a chain of successors to implement it. They were all to be regarded as Nanak's own self so as to emphasise the continuity of the message. Significantly, he renamed his immediate successor, Lehna, as Angad and instructed him to use the name Nanak for himself. It is in this background of the long term unfolding of Nanak's mission and the laying down of the parameters for its progress that we must look for establishing the context of the Fifth Nanak's martyrdom.

Guru Arjan accepts Guru Nanak's concept of God being the only sovereign and the only entity deserving the exclusive allegiance of a God-oriented person.<sup>20</sup> He, likewise, recognised only One God as the 'sole king, the king of kings, whose order must prevail in every sphere.<sup>21</sup> God is the father and mother of all and cares for them as a loving mother cares for a child.<sup>22</sup> He as Guru felt entitled to relay the announcement of this loving 'king of kings' that 'everybody should live happily and lead tension free lives, since the rule of the humble had begun.' The Merciful One had ordered that 'none should oppress another.'<sup>23</sup> This was the central message of his ministry. As a follower of Guru Nanak, he sought to translate it into reality.

As a person who relayed His *Hukam*, the Guru himself was a part of the compassionate sovereign. His position of a 'true king' as he came to be called in consequence, emanated also from his denunciation of the politics of untruth and the initiation of the politics of the whole truth based on the sovereignty of God. He disapproved the entire structure of the medieval state because, according to him, it was based on the pretension of power which was essentially illegitimate.<sup>24</sup> He had

GG.,p. 288.

<sup>20.</sup> Gauri M.5, GG., p. 258. Sabh shahan sir saacha sahu.

<sup>-</sup> Ramkali M.5, GG., p. 893.

<sup>21.</sup> Eko aap toohe vad raja. Hukam sache ke poore kaaja.

Maru Sohle M.5,GG., p. 1074; Saacha takhat sachi paatshahi. Sach khazana saacha sahee.

Maru Sohle M.5, GG., p. 1073.

<sup>22.</sup> Dakhne M.5, GG., p. 1101; Suhi M.5, GG., p. 783.

Hun hukam hoa mehervaan da, pai koee na kissai rajannda. sabh sukhalee vutthian eh hoa halemi raaj jio,

Sri Rag M.5, GG., p. 74,

<sup>24.</sup> rajrang mayia visthaar asi hasti rath asvaari, jhootha damph jhootha pasaari.

no respect for those who exercised religious or political power in a manner that conflicted with God's benign Will.<sup>25</sup> Appealing directly to the heart of every reasonable person, he denigrated all man made inequalities and degradations based upon positions in an administrative hierarchy, ill-gotten wealth<sup>26</sup> or grounded in caste reckoning. To him all inequalities being false, artificial and illegitimate were unsustainable.<sup>27</sup> The effect of all this on the medieval mind brought up in the feudal system that brooked no deviation, was profoundly liberating.

The Guru provided a unique scripture to the new movement. He himself wrote more than half of it. It contained a comprehensive statement delineating his new politics. It emphasised human effort. discounted belief in miracles, prescribed freedom from political and spiritual slavery and superstition as preconditions to spiritual development. It sought to liberate man, rather than to provide for his oppression by binding him head to foot in scriptural irrationality and the world of make believe. The Guru's theology did not conflict with human rights; it gave solace to the oppressed and did not provide justification to the oppressor. It made the human comfortable in the warmth of God and did not provide for his soul burning eternally in His wrath.<sup>28</sup> It denied the existence of heaven and hell, belief in the evil existing independently of God and had no concept of original sin. His is a scripture which does not claim to exclusively know the ultimate truth and hence is not a source of intolerance and strife - of Jehads or of Crusades. It is in perfect harmony with the laws controlling the universe.<sup>29</sup> Much later, elsewhere, "the scriptures were constantly being quoted by those who wanted to exact obedience. From the scriptures were derived all dogmas, all superstitious beliefs and

<sup>25.</sup> Patshahi chhattar sir sou, dooia avar na kou.

Gauri Bawan Akhri, M.5.

<sup>26.</sup> Papan baajhon hovai naahin moian sang na jaaiee
Lakh adambar bahut visthara naam bina jhoothai pasara.
27. Haiver gaiver raaj rang, Tyag chalio hai moorh nang.

Asa M.1., GG., p. 417. Gauri M.5, GG., p. 240. GG., p. 210.

<sup>28. &#</sup>x27;Bloody Mary' the 16th century English queen, stated: 'As the souls of the heretics are hereafter to be eternally burning in hell, there can be nothing more proper for me than to imitate the Divine vengeance by burning them on earth'. Critiques of God, quoted by Paul N. Siegel in his, The Meek and The Militant, Oxford University Press, Bornbay, 1986, p. 8.

 <sup>&#</sup>x27;This fool', said Luther of Copernicus, "wishes to reverse the entire science of astronomy; but sacred Scriptures tell us that Joshua commanded the sun to stand still, and not the earth.' Paul N. Siegel, *Ibid.*, p. 7.

practices - miracles that had never been. In as much as Nature followed uninterruptedly an immutable order. Any violation of that order would prove, not that God was mighty but that he did not exist."<sup>30</sup>

Guru Arjan's finalised profile of a people who would implement God's will. It was a profile that he himself had helped to shape. His ideal is a completely free person, stubbornly refusing to belong to any sectarian set up. She/he is free also from artificial bonds that enslave one to the priestly order or the administration presided over by kings insisting on false claims to rule over others. Two centuries prior to the French Revolution, the Guru's ideal person is a completely liberated one. All that he prescribes for him is a broad, basic commitment to spirituality and does not expect him to sell his soul to any usurping human power construct or to a religious order. The Guru himself was also the new liberated, fearless man, charged with a task by Nanak, as he affirmed in his bani. 31 He firmly rejects rituals and contemptuously dismisses the priestly classes in words, echoes of which can be heard in the writings of the later rationalist European philosophers.<sup>32</sup> Guru Arjan's Panth was the collection of altruistic individuals who were firmly committed to upholding the Truth revealed by the Guru. Such was the finished product of the Sikh movement that surrounded him.

To such followers the Guru had recommended acquiring culture and enriching the self with righteous conduct.<sup>33</sup> Depiction of the futility of the pursuit of wealth, power and pleasure, forms a considerable part of his *bani*. 'The new light has revealed that Truth and the ability to do

<sup>30.</sup> Paul Hazard, The European Mind 1680-1715, Pelican Books, Middlesex, England, 1964, p. 168. Even in the age of Declaration of Rights of Man and the Bill of Human Rights included in the American Constitution, pious people, widely awake human right activists, convinced idealists like the high-minded George Washington continued to have slaves. European countries which held their scriptures in high regard continued to indulge in lucrative slave trade. High Church dignatries continued to own slaves and even Napoleon, the 'child of the French Revolution', brought up in the liberal rationalist tradition which allowed him to mock at the Pope, had his slave Abdullah as his most trusted bodyguard.

<sup>31.</sup> Footo aanda bharam ka manhe bhayia pargas, kaati beri pagah te gur keeni band khalas.

Maru M.5, GG., p. 1002.

<sup>32.</sup> Asa M.5, GG., p. 372; Hirdai sach eh karni saar hor sabh pakhand pooj khawaar.

Parbhati M.1, GG., p. 1343.

Nirdhan kau dhan tera nau, nithavain kau nau tera thau.
 Jis simrat dukh sabh jai, naam rattan vassai man aai.
 Suhi M.5, GG., p. 192.
 Gurupdes jawahar manak sevai sikh so khoj lahai.
 Parbhati M.1, GG., pp.1328-29.

one's duty to man and God alone are liberating'.<sup>34</sup> The Guru's promise of converting animals and ghosts into gods and of setting stones afloat, stood fulfilled.<sup>35</sup>

The external situation prevailing just before the time of Guru Arjan's martyrdom needs also to be recalled. The Sikh movement had come to acquire great potential. Adherents to the Guru's ideology had become numerous. Even in Guru Nanak's time, the following was large. At the time of Guru Amardas, his area of influence had to be divided into 22 sub-units coinciding with the 22 administrative provinces under Akbar. Guru Arjan was obliged to appoint deputies called *Masands* to carry out certain financial and religious functions on behalf of the Guru. During the time of Guru Hargobind, Mohsin Fani confirmed that his followers were to be found in most of the important cities of the subcontinent right up to Persia. Nanak had fired the imagination of the East. His message had kindled a hope in every heart. Both Jahangir and Shaikh Ahmed Sarhindi believed that many Muslims had started joining the Sikh movement. From the point of view of the state, the situation was becoming more and more alarming.

At no time during the Guru period, was there a paucity of Muslim adherents to the Guru's ideology. The key to understanding the phenomena perhaps is that the underlying universal current in the movement attracted the discerning people of India without consideration of religious affiliation. The process appears to have begun early. Guru Arjan opened avenues for cooperation with other faiths and sects like the Sultanis describable as Muslims, who formed a significant part of the population of the times. These people were not accepted as Hindus and presumably lived on the periphery of the Hindu villages. They were not formally converted Muslims but belonged to the Sultani half-way-house. There is sufficient evidence that great many followers of Sakhi Sarvar characterised as 'half-Muslims' ('adh muslalamme') had formally converted and had joined the Guru's panth at various stages of the Sikh movement. During the Guru period they provided religious leaders like Hindal (Bhangu 252.6), Bhai Baihlo (Bhangu

<sup>34.</sup> M.5, GG., pp. 1386-87.

<sup>35.</sup> Pasu pret pathar mugadh kau tarai, pahan paar utarai.

Bilawal M.5, GG., p. 802; Gauri M.5, GG., p. 274; Parbhati M.1, GG., p. 1329.

567) and Lakhmir (Bhangu 107). One of the most powerful political leader Shyam Singh of the *Karorsinghia misl* came from amongst them (Bhangu 538). The Grewals around Ludhiana, perhaps like other Jats in the Punjab, were also followers of *Sakhi Sarvar* at the beginning of the eighteenth century. The *Sultanis* continued to join the Sikhs in ever increasing numbers. Bhangu reports that they joined out of genuine conviction. The Banda Bahadur had a Muslim contingent of about five thousand in his army. In a manner of speaking, Jahangir was right. The Guru had encroached upon the fertile recruiting grounds of Islam.

It appears that the people had become organised well enough to collectively assert themselves in favour of the Guru and his ideology as is borne out by events happening at the beginning of the next Guru's spiritual reign. The Guru had no difficulty in raising a force of 2200 mounted soldiers as ordered by his father immediately before his martyrdom. They offered impressive non-violent resistance to ensure the release of Guru Hargobind from Gwalior and still later, they determinedly confronted the armed might of the Mughal empire. They fought three major pitched battles with the Mughals. In all these battles the Mughals could not achieve their object. Obviously during Guru

<sup>36.</sup> Rattan Singh Bhangu, Panth Parkash, SGPC, Amritsar, 1984, p. 84, couplet 50; Census of India, [Vol. XIX (Part I), Office of the Superintendent of Government Printing, Calcutta, India, 1892, p. 137] report for 1891, has a very telling paragraph in this regard. It is being quoted here extensively. The followers of Sarwar, "eat animals whose throat has been cut in orthodox Musalman manner. This accounts for the fact that comparatively few Sikhs are followers of Sarwar and there is in fact a sort of opposition in the central districts between Sikhs and Sultanis - worship of Sarwar probably spread eastwards among the Jats in the fifteenth and sixteenth century, and was the prevalent cult at the time of the great development of Sikhism in the days of Guru Gobind Singh; and that most of the converts to the Khalsa faith were from the worshippers of Sultan. This appears a very probable account of the origin of such opposition as does exist between the two forms of faith. As between the Hindus generally and Sultanis there is no sort of opposition - Sarwar himself was a Musalman and never pretended to be anything else - His priests, Bharais, are Musalmans almost to a man' The noticeable paradox is that the Hindus remained staunch supporters of the Mughal regime. From those who presented the mahzar against Guru Arjan (mahzar jhootha keeton aap- Gauri M.5, GG., p.199) to Chandushah, the Hill Rajas who fought against Guru Gobind Singh to Khattris of the Punjab who financed the campaign against Banda Bahadur to Rajputs and Jats who took the field against him, (see Muzaifar Alam, The Crisis of Empire in Mughal North India, Oxford University Press, Bombay, 1993) the Hindu opposition to the Sikh movement was consistent and perhaps suicidal in the sense that it much delayed political change. The thesis that the Sikhs are descendants of Hindu converts may be politically convenient but historically it is very difficult to support in the circumstances.

Arjan's time the Sikh movement had become a potential threat, like no other, to the Mughal state.

The political temper of his people slowly became compatible with the nature of the Truth that the Guru preached and the universal concerns he held so dear. He had successfully converted his followers into potent instrument of transformation of society. In response to the Guru's new politics, the humblest follower of the Guru had completely transformed himself. A grass cutter wanting to see the True King strayed into Jahangir's tent. He offered his mite and bowed reverently touching the ground with his forehead. The moment he realised his mistake he promptly picked up the small coin and turned rudely away.<sup>37</sup> Nothing like this had happened in a millennium. The new man was a reality. He was completely fearless, totally God-oriented and fully receptive of His hukam. 38 Surely the import of this most fascinating engineering feat in Indian history was not lost on the administration of the times. Since response to the Gurus' ideology was widespread, it potentially left the king progressively with lesser and lesser number of partisans to preserve his stranglehold over others.

The major contributions of the Guru's ministry must be briefly recalled at this stage. He encouraged his followers to seriously take up horse trade. This involved their acquiring riding skills and getting familiar with the care and use of horses. His followers in his immediate circle, people like the scholar Bhai Gurdas were also involved in the exercise. His last instructions to his successor were to sit fully armed on the throne and to maintain a regular cavalry.<sup>39</sup> It is obvious that the

<sup>37.</sup> See, Santokh Singh, Shri Gur Pratap Suraj Granth, Khalsa Samachar, Amritsar, 1963, p. 2466.

<sup>38.</sup> Asa M.5, GG., p. 391.

<sup>39.</sup> Guru Nanak conducted the earliest battle review of India's battles against Babur. Like the modern historians he also came to the conclusion, that Babur had the advantage of the gun powder and of cavalry. His opponents lost because they used elephants. The same is true of India's battle against Alexander in 326 BCE. Alexander threw Porus' men "into confusion with storm of arrows and charges of their horse". (John W. McCrindle, The Invasion of India by Alexander The Great, Westminster: A Constable, 1896, p. 104). At the Battle of Taltikota in January 1565 CE where the Hindu confederacy lost a crucial battle to the Mughal power, the Commander in Chief of Vijayanagar force, Rama Raya, like Porus, commanded the army from atop an unusually large elephant. Being so conspicuous, he was attacked vigorously and was killed because the wounded animal panicked. Significantly, this happened during the life time of Guru Arjan. J.N. Sarkar understands that the defeat

ground to recruit the force had been already prepared. He expanded Amritsar and erected it into an autonomous city conducive to congregating freely and discussing without hindrance. He built the Harmandir at Amritsar as the spiritual headquarters of Nanak's permanent revolution. He compiled the scripture to preside in the sanctum sanctorum as the future Guru Granth, the eternal guide. It gave the formidable scriptural sanction to Nanak's mission and placed it on secure ideological footing. Arrangements for the continued guidance of his followers were thus firmly put into place. The Guru had his own 'tithe collectors' or Masands. Finances were available for a worthy cause. This is the situation to which later historians would apply the epithet of a 'state within a state'.

In consequence, the political status of Guru Arjan had grown so much that Akbar paid him a visit and Khusrau sought his help to rise to kingship. The Guru was hailed as the True King, and was deemed, entitled to ceremonials befitting a king. 40 His responsibility to move on to the next stage on the path of liberation left nothing wanting. He was not only a Guru, but he was also a Sikh - a kind of Prometheus unbound, a Bodhisattva possessing infinite compassion, the basic structure of whose mind the Sikh movement had carefully, lovingly crafted. He had what he needed to formally unfold the next stage of the revolution that would ruffle many a feather. From his bani it appears that the Guru had done enough waiting. More waiting was not favoured. 41 The Guru appears to be seized of a sense of urgency and makes repeated assertions like 'there is no turning back - deal with it this time, there will not be another birth. 42 It appears that the Guru was

<sup>(</sup>Cont...)

resulted from "their leaders riding on elephants instead of swift horses." (Military History of India, Calcutta, 1960, p. 15). A cure for this malady of the Indian resistance movement was crucial to its success. It was the cavalry that eventually ensured the success of the Khalsa.

<sup>40.</sup> Chhattar singhasan pirthami gur Arjan kau de aiieo.

GG., p. 1409

<sup>41.</sup> Incidentally, after the Battle of Tallikota, that had been lost during his lifetime (January 1565), India was a fully conquered land. It was now without the possibility of organised resistance for a long long time. It lay prostrate before a chain of unsympathetic autocratic and oppressive rulers supporting an inimical culture. Her humiliation was complete. The situation mocked God, Justice, Truth and the Guru's panth in the face.

<sup>42.</sup> Agah ku trangh pichhaha fern a mohdara, siih evaha vaar bahur na hoviee ianamara.

preparing to ignore the existing administration altogether. He was just a step away to setting up his own informal judicial system and to recruiting people's defence force.

The Mughal state prevented that disaster from happening. So his most significant contribution became the formal launching of the next phase of the contemplated revolution with his own martyrdom. As a Sikh, the Guru had obtained heightened consciousness by following the prescribed religious discipline. He had been able to efface his ego and had substituted it with God's Will - the source of altruism. By offering himself as a martyr, he tried to violently shake the larger society out of the psychological mould into which individuals composing it, had been beaten by oppressors of a thousand years. In the last act he emphasised the value system that he and his predecessors had inculcated for renewal and resurgence. He wanted to encourage everyone to take another birth in the Guru's house, that is, into a totally new value system. He wanted to provide a tool to ordinary individuals, powerless, disarmed, demoralised and enslaved to tackle the tyrannical system and individual tyrants. The Sikh movement after him bears out that the Guru was eminently successful in his mission and had also provided a model that could be worked by anyone anywhere. In his martyrdom he paved the royal road to human liberation and therefore to mundane social change and spiritual progress. Those who took to the path shown by him were never tired of proclaiming, 'I am a sacrifice unto Guru Arjan.'43

The Guru's martyrdom was a grand launching of the next phase, namely, that of ignoring the existing administration and of erasing it from the people's minds to begin with and of eventually pushing it out of existence. The Guru's final pronouncement on the subject was openly spelt out. His specific shabad defining the duties of a Godoriented person must have come as nothing less than a declaration of war to certain years. It is in part biographical. In this he traces his own spiritual development until he became one with God, who to him 'is sweeter than mother and father'. He aptly likens the change 'to the rehabilitation of a deserted place'. As a Guru, he believes, he has provided for the amelioration of the world by encouraging the use of 'Nanak's boat of Truth'. About himself he further affirms, 'I am God's

<sup>43.</sup> Varan Bhai Gurdas, Shìromani Gurdwara Prabandhak Committee, Amritsar, 1952, Var 24, Pauri 23.

champion. On forming an alliance with the Guru, I stand proud and elevated with a crown of a raised turban over me. I have discovered the opportunity I was seeking. The field is laid out. God himself has come to witness the tournament. I will acquit myself such that I may never dance in this contest again. '44 The whole establishment understood the import of that declaration. The contest was between a moral colossus with a mandate to change the world unrecognisably and an usurper king, backed by the armed might of the state seeking to preserve the status quo. The empire was too small for two kings, one claiming allegiance over the minds of men and the other over their bodies. Each knew who would be victorious in the end. The true emperor's passionate striving was bearing fruit. The 'false one' was impatient and commanded an army. He placed his adversary in the hands of Chandu, the most vengeful, most cruel and the most arrogant of all executioners. This is how the 'crown of martyrs' began his new reign as a martyr.

The Guru's martyrdom was the watershed of the final phase. The Gurus and their Sikhs had few moments of respite after this. All of them were prosecuted by the state. Rival Gurus were created. All the Gurus coming after Guru Arjan died young and several died unnatural deaths, one was martyred likewise. All of them lived up to their resolve of 'never being seen by the king and of never seeing the king' again, except on terms of equality. Elaborate protocol laying down minute details seems to have been agreed upon when the Tenth Guru met Bahadur Shah. This interlude did not last long and then the battle to the finish ensued which ended in the gradual phasing out of the Mughal empire and its replacement with 'sarkar khalsa jio' or the people's government led by the Khalsa (to use Sirdar Kapur Singh's translation of the phrase).

Now, an analysis of the Gurus' contribution to reconstruction of the human material and society has been briefly attempted, a few

<sup>44.</sup> Sri Rag M.5, GG., pp.73-74.

<sup>45.</sup> An elaborate protocol to receive the Guru was noticed by Bhangu. Bhangu, op. cit. pp. 238-39. He came fully armed to the court, was received midway to the throne by the emperor himself muttering soothing greetings of welcome. Was respectfully seated and patiently heard. He was given costly presents on departure. (William Irwine, Later Mughals, Oriental Book Reprint Corporation, New Delhi, 1971, p. 90). One of the presents was the sword of Ali the son-in-law of the prophet Muhammad. It had been confiscated in the Battle of Badar. It was spoken of as "the costliest jewel in the treasury of the imperial Mughals by the presenter. See, Kapur Singh, "An Islamic Sacred Heirloom at Kesgarh Takhat," The Sikh Rèview.

questions that confront the inquisitive mind may be posed. Perhaps there is no better forum than this to raise them. Whenever these questions are probed they will be probed by distinguished historians like you: 'everyone else has succumbed to the bewitching charm of the godless seductress, now the prophet alone remains to side with Gcd'. Nanak's position is known. The questions are: (1) Who else felt so deeply concerned about the moral degradation resulting in political slavery that seemed never ending? (2) Who else made elaborate plans, spanning centuries, for ridding Hind of these demeaning disabilities? (3) Heads of which other orders stood with the deprived people to the extent of sacrificing themselves and their families in a bid to seek their amelioration? (4) Who else of those who intervened, was not exploiting the situation for gains, but was in the 'game of love', solely for the sake of liberty and the spiritual well being of the masses? (5) Which other order fought myriad battles for making the individual sovereign (hanne hanne mir— a king in every pommel) and the society an autonomous self-governing entity? (6) For four centuries it was Nanak and his progeny who were the symbols and guiding lamps of human self respect, collective honour and social glorification. Yet what position does Nanak have today in the life of the nation that benefited from his work? Does it appear that he has lost out to known hypocrites and collaborators of foreign colonisers?

Ajab tamasha ditham sajjan hik dehon tain darbare. Ibn-ul-waqat muazziz theendai jaan nissar khuarai.

### PRESIDENTIAL ADDRESS

Prof. J.S. Grewal\*

It is a pleasure to thank Professor Gurtej Singh for his Inaugural Address. He has made a very serious presentation. Referring to the general characteristics of the Sikh movement, he has dwelt on how Guru Arjan represented the movement and carried it forward so that it became a threat to the existing political order. And this basically would explain the martyrdom of Guru Arjan. Secondly, the movement as it took shape later can be seen as deeply influenced by the fact of Guru Arjan's martyrdom.

I have known Professor Gurtej Singh for a long time. He was a student of History at the Panjab University, Chandigarh, when I was teaching there and he started his research with me as his guide. I am not sure whether or not he learnt anything from me but I did learn quite a few things from him even as a researcher. Subsequently, I have been reading whatever he has written, because I look upon him as an earnest scholar. I may or may not agree with him but I take his views seriously.

The subject of the seminar is going to be discussed by a number of scholars present here. I have myself written something on the martyrdom of Guru Arjan and his Bani, but I would not like to repeat anything I have written. I would like to emphasize that there is always the possibility of looking at the same evidence from different angles and perspectives. And this should be welcome. Looking at the same phenomenon from different perspectives, and looking at the same evidence from different angles, leads to a better understanding of the subject. A number of seminars have been held this year on Guru Arjan and his martyrdom, and also on his contribution to the Sikh movement and to the history of the country. It may not be easily possible to make

<sup>\*</sup> Formerly, Vice-Chancellor, G.N.D.U., Amritsar and presently Visiting Professor, History Department, Punjabi University, Patiala.



Eminent historian, Professor J.S. Grewal delivering the inaugural address (facing page 16)

substantially new addition to the 'received wisdom'. But I feel very happy that the inaugural address by Professor Gurtej Singh would certainly oblige us to rethink about the nature and character of the Sikh movement in relation to the martyrdom of Guru Arjan and the legacy this event left for the later history of the Sikhs.

There would be other speakers discussing the same theme or dilating upon the other aspects of Guru Arian's carrier, his achievement, his activity and the kind of legacy he left for the succeeding generations. If we look at the time of Guru Arjan and what he did in the context of the Sikh movement, we do get this impression that the Sikh movement was coming towards a kind of culmination. I had the opportunity once to address a group of designers working on the Khalsa heritage for the Anandpur Sahib Foundation. They were not really students of Sikh history and I thought of discussing the Sikh movement with them in a simple way. I suggested that the Sikh movement can be understood in terms of three Gs: the Guru, the Granth, and the Gurdwara. We are familiar with the institution of Guruship in the Sikh tradition. For the Gurdwara there may be some doubt, but simply because the institution was known as dharmsal, starting with the dharmsal established by Guru Nanak at Kartarpur. It was essentially a Gurdwara where the Sikhs met for congregational worship and community meal. Similarly, the beginnings of the Granth can be traced to Guru Nanak using his own bani, for the purpose of worship. His successors composed, recorded and collected bani and eventually the Granth was compiled by Guru Arjan. Thus, we can see the development of the Sikh Panth during the sixteenth century in terms of the three Gs. There is absolutely no doubt that by the end of the sixteenth century in northern India there was no other leader who was really so important and so powerful in terms of his influence as Guru Arjan. Whether or not we accept the kind of detail which is presented by Professor Gurtej Singh in his inaugural address, he has certainly presented a proposition that must be seriously considered. I hope there would be responses to this proposition during the course of the seminar.

I feel happy to be associated with this seminar. It reminds of a situation in which the Cambridge University Press invited my supervisor to write a volume for the New Cambridge History of India and I too received an invitation from them to write a volume on the

Sikhs. My supervisor, Dr Peter Hardy, wrote to me that he was extremely happy to see a student of his writing a volume for the series for which he was invited to write another. To preside over the inaugural address of my former student, Professor Gurtej Singh, is a special pleasure.

I have no doubt that the proceedings of the seminar would be extremely useful and my best wishes are with its organizers and the scholars who are going to participate in it.

# SIKHISM BEFORE GURU ARJAN DEV : HISTORICAL DEVELOPMENT

Dr Sukhdial Singh\*

Guru Arjan Dev was the fifth Guru of the Sikhs. He ascended the Guruship in 1581 A.D. Before him, the four Gurus: Guru Nanak, Guru Angad, Guru Amar Das and Guru Ram Das preached and spread the Sikh religion. Resultantly, the Sikh society was well-established and well-organised to which he was destined to lead. This was the long process of one hundred and twelve years (1460-1581 A.D.). During this period, the rise of Sikh religion represented the spirit of renaissance. The message of this renaissance expressed concern for matters temporal as well. The combination of the spiritual and the temporal in a doctrine of Sikhism-was hitherto unknown to the masses of the Indian sub-continent.

The Sikh Gurus left deep impact on the Indian society. They provided vital leadership to the down-trodden and suppressed people. Their contribution in every field of society was striking and remarkable. They placed simple but high ideals before the people at a time when superstitions, fanaticism and despair reigned supreme everywhere. They removed false beliefs and fears from the minds of men and women and held out before them the prospects of hope, confidence, peace and salvation.

Punjab's political and geographical entity through the ages has been elusively inconsistent. This itself is the sign of the changes and upheavals this region has seen the violent vicissitudes it has passed through. Yet there is something permanent, something distinctively characteristic about the Punjabi spirit which has survived to challenges and turmoil of time. The Punjab's colourful and eventful history has given its people their peculiar qualities. The uncertainty and hardship of

<sup>\*</sup> Reader, Department of Punjab Historical Studies, Punjabi University, Patiala.

precarious times have endowed them with the toughness of character, courage and resilience. Equally noticeable are their ardent devotion to freedom and an emancipated outlook, adaptability and tolerance.

It was on account of such traits that the region witnessed many religious movements, such as Sufism and Sikhism. These movements struck its roots deep into the fertile soil of the 'land of the five rivers'. The advocates of these movements preached here and tried to create spirit of common brotherhood of man. They proclaimed their belief in one God and in the unity of humanity. The people of Punjab, thus, were shaken from time to time, out of the shackles of caste barriers which tend to cramp the spirit and undermine the health of a society. That is why, the Punjabis did not accept the Vedic or Brahmanical culture as propounded by its priests. For centuries, they stood against its dogmas.

The Sikhism was founded by Guru Nanak (1469-1539 A.D.). Guru Nanak began his work in the early years of sixteenth century. During the third decade of this century Babur invaded the country and thus, the country was riddled with conflict and chaos and experienced political upheavals of the worst kind. The age of political unity appeared to be irretrievably lost. It was Guru Nanak who vehemently protested against it and uttered his views aloud to the people. He lived and moved amongst the people. His heart bled on seeing the miserable condition of his country. Nothing could be more vivid than his own comment in the Maajh Raag of Guru Granth Sahib.

The dark-age is the scalpel, the kings are the butchers, and righteousness has taken wings and flown. In this no-moon night of falsehood, the moon of truth is not seen to rise anywhere.

In my search, I have become bewildered.

In darkness I find no path.

By taking pride, Mortal bewails in pain.

Says Nanak, by what means, can the mortal be delivered. 1

The advent of Guru Nanak was the signal of a new awakening. He found his new establishment. He created a *gurmukh* (the God-oriented man) who was to fight against that falsehood and injustice. The group of these *gurmukhs* was named *sangat* (congregation). The groups of

Manmohan Singh, Sri Guru Granth Sahib (Eng. Trans.), S.G.P.C., Amritsar, 1987, p. 483.

these Sangats was a society established by Guru Nanak. It was based on the doctrine of the fatherhood of God and the brotherhood of man. Thus, he brought before the people the vision of a classless and casteless society in which the high and the low, the rich and the poor could move freely and claim equal status.

He preached his mission in the language of the masses. It was Punjabi. He produced his literature in this very language, Guru Nanak know his helpless and emasculated countrymen as well as their potentialities which lay dormant in the deep recesses of their bleeding hearts. They had only to be relumed with the promethean fire and this he undertook to do. He faced Babur and challenged him in the open fields of Saidpur (Emnabad). Thus, after the centuries of subjection, Guru Nanak was the first man among the Indians to raise his voice against the tyranny and oppression. In the words of G.C. Narang, "It leavened the whole Hindu thought in the Punjab and improved the moral and spiritual tone of the whole people. Here was now, for the first time after ages of dispersion and discard, a hero, whom every Hindu could call his own and of whom every Hindu could feel justly proud. The appearance of Nanak was a great step towards arousing consciousness of a common nationality."

Before Guru Nanak breathed his last in 1539 A.D. he nominated his successor and commissioned him to carry on the work he had started. The nomination of Angad Dev to the Guruship was, in the words of Indu Bhusan Banerjee, "a fact of the profoundest significance." Trumpp also confirms this view when he writes, "The disciples of Nanak would no doubt have been dispersed and gradually disappeared as well as the disciples of many other Gurus before Nanak, if he had not taken care to appoint a successor before his death."

The transformation of Lehna into Angad showed how, on the path of Sikhism, a dedicated novice becomes an inspired disciple and the disciple changes mentally and spiritually into an embodiment of his Master's spirit. Rai Balwand and Satta *Doom*, the contemporary of Guru Angad Dev, depicted the succession of Guru Angad in very

<sup>2.</sup> G.C. Narang, Transformation of Sikhism, Lahore, 1911, p. 26.

<sup>3.</sup> Indu Bhusan Banerjee, Evolution of the Khalsa (Vol. I), Calcutta, 1972,p.146.

<sup>4.</sup> Trumpp, The Adi Granth, or The Holy Scripture of the Sikhs, London, 1877, p. LXVII (introduction).

beautiful words. According to them, "Nanak placed the Royal crown over Angad's head and hymning Lord's praise, he quaffed nectar. Guru Nanak placed the soul-illuminating, supremely powerful sword of his instruction in Lehna's mind. During his very life time, Guru Nanak made obeisance unto Angad, his disciple. Guru Nanak, the King, whilst alive gave the apostolic mark to Angad. As the reward of his service, Nanak got announced the proclamation of Lehna's accession. The same is the Divine Light and same the life department. The King Nanak has again merely changed his body. The beauteous Divine umbrella waves over him (Angad) and he has occupied Guru Nanak's shop and sits on his throne "5"

According to the instructions of the first great Guru, Guru Angad Dev shifted to Khadur Sahib and established there his new headquarter immediately after taking the responsibility of Guruship but not without some problems. The first major problem which he faced was, Baba Sri Chand's hostile attitude. He was the elder son of the first great Guru, but was ignored by the great Guru himself because he was not in the discipline of Sikhism. He was an ascetic and did not believe in household's life.

Guru Angad faced this problem courageously and therefore, took prompt steps and made it clear in unequivocal terms to his disciples that Guru Nanak's doctrine was essentially a religion of householders. It was also declared that the followers of Baba Sri Chand (who were called the *Udasis*) even if they held faith in most of Guru Nanak's tenets, were not true Sikhs. By doing so, Guru Angad barred the door to asceticism and made the influences of Guru Nanak available not only for religious uplift but also for social regeneration. Thus, the *Udasi* doctrine of Baba Sri Chand could not become a mass movement much less part of the Sikh movement. By preaching vigorously the essentials of Sikhism, coupled with certain other steps, the Guru tried to create distinct consciousness which went a long way in preserving Sikhism from merging into Hinduism and his disciples from being absorbed into the Hindu masses.

Guru Angad compiled the composition of Guru Nanak and wrote his own Bani also. His own verses are sixty-three. It can be well

Guru Granth Sahib, Ramkali Ki War, p. 966. For Eng. Trans. see Manmohan Singh, op. cit., pp. 3172-73.

imagined from his own words that he had a thorough grasp of the philosophy of Guru Nanak. To preserve these compositions for posterity he invented a new script called Gurmukhi.<sup>6</sup> For the first time in the history of Punjabi language it got its own script in the letters of Gurmukhi. The significance of the adoption of a new script and of extensive use of Punjabi, lies in this that the Guru rejected the foreign Persian language and emphasized that unless the people adopted script which was their own and which suited their language, their culture could not be grown. Moreover, it gave a severe blow to the Brahmans who, through their monopoly of the knowledge of Sanskrit, had given currency to the belief that their superiority or prestige was ordained by God. Since the anthology was in people's mother tongue, it gained enormous popularity among the masses who neither understand Persian nor Sanskrit. Thus, this step had far-reaching results. Guru Angad's compilation of the Gurbani became the nucleus of the sacred writings of the Sikhs. It provided them their own language and script and also fostered a sense of their being a separate people.<sup>7</sup>

Guru Angad also got prepared the Janam Sakhi (Biographical account) of Guru Nanak by Bhai Bala, Guru Nanak's own companion. Though this Janam Sakhi was corrupted later on by the Hindalyas yet it owes its origin with Guru Angad Dev. These two achievements of the Guru provided a focal point of piety and doctrine for the Sikh sangats. Moreover, it gave definite direction to the faith of the Sikhs, besides providing a living proof of the Sikh doctrine but there was no essential difference between the Guru and his word.

Guru Angad Dev established the institution of Guru Ka Langar, at Khadur Sahib where the Sikh sangats of the different areas used to meet for congregational purpose. His wife, Mata Khivi, took special interest in the Langar and it was common to serve sweet-pudding of rice boiled in milk (Kheer). The Guru appointed a store-keeper and a master-cook to look after the needs of the Sikh sangats.

The new city of Goindwal was established to give a sense of unity and an independent identity to the Sikhs. In the city of Goindwal no

See also Sarup Das Bhalla, Mehma Parkash (Kavita), Patiala, 1971, p. 10; Pandit Shardha Ram Phillauri, Sikhan De Raj Di Vithya, Presbyterian Mission, Ludhiana, 1868, p. 20; and Gian Singh, Twarikh Guru Khalsa, Sialkot, 1891, p. 175.

See also Khushwant Singh, A History of the Sikhs: 1469-1839, Vol. I, Oxford, 2004, p. 53.

separate ward was marked for low castes or for any particular community. Anybody could build his house anywhere. Attempts were made here in a calculated manner that Sikh values should be imbibed by the people. That is why there still persist memories that in the Sikh cities no one could die of hunger, because in addition to *Guru Ka Langar*, kitchen in each house is kept open for needy persons. The city of Goindwal played indeed a lot to shape the Sikh psyche and to propagate the Sikh ideology.

After doing his best to consolidate Sikhism for nearly twelve years, Guru Angad Dev breathed his last on *Chet sudi* 4, *Samvat* 1609 which corresponds to 29 March, 1552 A.D. He appointed Amar Das, in his life time, as third successor of Guru Nanak's house.

Guru Amar Das was seventy- three years old when he ascended the institution of Guruship. He held his ministry for twenty-two years until he expired in 1574. From 1540 to 1552 he had been in the company of Guru Angad Dev and had drunk deep at the fount of inspiration. He had also imbibed fully the Sikh ethos and judged for himself how useful was Sikhism to bring about regeneration. Besides this, he must have gauged the extent of dangers threatening its existence and also the urgency of the need to develop further the organization of Sikhism.

Guru Amar Das's first work was to get a baoli dug at Goindwal so that the needs of drinking water could be fulfilled. This baoli was a well with stairs leading down to the surface of the water. There were two kinds of wells. The one was with the Persian wheels and the second was with long stairs. The people could draw water from this baoli by going downward. This was a first well of its kind in the area of Punjab. So people were attracted to see this baoli. Thus, the baoli, had deep effect on the psychology of the people. The Sikhs started visiting the place in a large number and this project afforded an opportunity to the Guru to come into close contact with the Sikhs. Out of these close contacts sprang the devotion for the Guru which proved to be a strong bond to bind them to Sikhism. Guru Amar Das also chose the site of modern Amritsar for a new religious centre where the construction work was started by the Guru himself under the supervision of Bhai Jetha. 8

Giani Gian Singh, Twarikh Sri Amritsar (1923), reprinted by Kendri Sri Guru Singh Sabha, Chandigarh, 1999.

The institutions of Sangat and Pangat received still greater strength at the hands of Guru Amar Das. The Guru had issued a fiat: "First eat together and then meet together" (Pehle Pangat Peechhe Sangat). The fiat was implemented rigidly. When Akbar paid a visit to Guru Amar Das at Goindwal, he could not see the Guru without taking food in Guru Ka Langar. This institution was made a means of emphasizing the unity and equality of mankind. The Guru demanded through this common meal that all who came to him, Hindu, Muslim, Brahmin or untouchable, emperor or beggar, should lay aside their prejudices. The Langar, in fact, was emphasized as a device for expressing the theoretical notion of equality in the practical way.

Besides this, the Guru preached vigorously what he stood for. He wrote a larger number of hymns and exhorted his followers to recite them and told them that whosoever imbibed their essence would acquire godly qualities. In quite a number of verses, he emphasized that the Guru's *Shabad* was superior to everything else and the Sikhs were advised to use only the Guru's *Shabad* in worship.

Guru Amar Das maintained the tradition of Guru Nanak's social reforms. He condemned the caste system, untouchability and the customs of *Sati* and *Purdah*. All these prevalent Hindu social customs were dehumanizing and at best catered to the interests of only a particular class. He advocated equality in terms of sex, creed and caste on the basis of universal brotherhood of man. He encouraged intercaste marriage and widow re-marriage.

The birth and death rites of the Hindus were abandoned. These were too many and too costly but the worst thing was that these were against the Sikh concept of death and violated the very spirit of Sikhism. The Guru advised his followers to give up these rites and in their place prescribed a simple ceremony which mostly consisted of singing holy hymns from *Gurbani*.9

The upshot of all the measures was that Sikhism began to emerge as a distinctive entity. As was expected, the orthodox sections in the Hindu society did not take kindly to the teachings of Guru Amar Das. They complained to the Emperor more than once against his unorthodox ways. At one time they even led a deputation and submitted

<sup>9.</sup> Guru Granth Sahib, Ramkali Sadd, pp. 923-24.

a lengthy memorandum to the Emperor levelling a series of charges against him. The Guru had to depute his most trusted follower Bhai Jetha to the Emperor's court to answer the charges. Bhai Jetha explained everything to the Emperor very intelligently. Resultantly, the Emperor was very much convinced by Jetha's conduct and the complaint was ultimately dismissed. A few years later, the Emperor personally waited upon the Guru at Goindwal and even ate in his Langar. The tradition goes that he also offered a land grant in the name of the Guru's daughter Bibi Bhani before his departure from there but the Guru politely refused to accept the grant. All this gave a boost to the Sikh people and for the rest of the reign of Akbar all adversaries of the Sikhs were silenced.

The liberalism of Akbar's religious policy helped Sikhism to spread in yet another way. Muslim orthodoxy was in low spirits during the period because Akbar had withdrawn his patronage from it. It has retaliated by trying to harm the Emperor once or twice but each time had met with utter failure. The result was that Sikhism under Guru Amar Das, and in fact for many years long after, experienced no difficulty from the Muslim orthodoxy. However, some trouble was, no doubt, created by a few Shaikh families settled at Goindwal. At their instigation, a group of notorious boys caused some harassment to the Sikhs wanting to fetch water from the river Beas for the Guru's Langar. But it was only a localized affair and the conflict seems to have arisen not from any religious cause but was probably the outcome of some local quarrel of a mundane nature.

The growing number of the Sikhs needed sustained guidance, coordination and some sort of system. To this purpose the institution of *Manjis* was established. The word '*Manji*' literally signifies cot or *chorpoy*— a common Indian bedstead. But here it denotes a responsible religious position conferred by the Guru upon a prominent devotee of his, or a seat of delegated authority. The Guru appointed 22 *Manjidars* (missionaries) to carry on the work of preaching the Sikh doctrine and to keep the local bodies in touch with the Guru.

Only men of recognized piety and sterling integrity were awarded the distinction of *Manji*. It was also an essential qualification that they correctly understood and preached the teachings of the Sikh Gurus. They conducted their missionary work individually and also through congregations (Sangats). But they did not always confine themselves to their native places. On the contrary, whenever possible and convenient, they moved about in the countryside carrying the torch of the Guru's message. They maintained their connection with the Guru at the centre by means of periodical visits, more often on the annual Baisakhi fair when it was started at Goindwal. Some of them, besides their preaching work, taught Gurmukhi script to the people and wrote pothis of the Guru's hymns to be distributed among the people.

Guru Amar Das had the *Bani* of previous two Gurus with him. He alongwith his own compositions compiled these writings in the form of a volume. He also strictly instructed the Sikhs to recite only the *Sachi Bani* (Real compositions of the Gurus) and to beware of the *Kachi Bani* (Spurious writings). <sup>10</sup>

Guru Amar Das, with his clarity of vision and his determined policy to lend a distinctive entity to the Sikh people, not only stabilised the Sikh community and saved it from a possible relapse into Brahmanical Hinduism but also paved the way for its rapid strides in future. Guru Amar Das breathed his last on September 1, 1574 but before his death he had already appointed his son-in-law Bhai Jetha Ji as his successor. The compilation of the *Gurbani* was also handed over to the fourth successor.

Bhai Jetha Ji came to be known as Guru Ram Das, the fourth Guru of the Sikhs. He was born of the Sodhi family of Chuna Mandi, Lahore on September 24, 1534. While serving alongwith other Sikhs in the construction of the *Baoli* at Goindwal, he attracted the attention of Guru Amar Das and received the hand of his daughter Bibi Bhani in marriage. Thereafter he stayed with his father-in-law and was closely associated with his ministry. He put on record many incidents connected with the struggles, which his master had with his opponents, and as such his writings are a mine of information about the period. He had made himself so indispensable that his choice for the *Guruship* was a forgone conclusion.

In order to avoid any possible unpleasantness with the relatives of the last Guru, Guru Ram Das shifted his residence to the present site of Amritsar which had been chosen by Guru Amar Das and where some

<sup>10.</sup> Ibid., Ramkali Anand, p. 920.

construction work had already been done.

During his ministry he further consolidated the institutions of Sangat, Guru ka Langar and Kirtan. He also saw the planning and construction of the new city of Amritsar. He caused Amritsar (pool of Nectar) and Santokhsar (pool of Patience) to be excavated. He appointed Masands who performed the role of Sikh missionaries. Each Masand was allotted a definite area to preach and to organize the Sikh Sangat. Masand is a Punjabi form of the word Masnad a shorter form of Masnad-i-Ala or his 'Excellency'. Though the exact number of Masands and their respective areas are not known yet this much is certain that very many Sikhs famous for piety and integrity, were asked to act as Masands.

Guru Ram Das invited men of 52 trades to take up their residence at Amritsar and to open their business in the city. A particular market was established which came to be known, later on as *Guru Ka Bazar*. Such was the Guru's interest to inhabit the city that Amritsar became the biggest centre of trade in the north.

Like his predecessors, Guru Ram Das also composed hymns which were added with the hymns of the first three Gurus. Guru Ram Das's hymns were historically important because he narrated the accounts of Guru Amar Das's travelling to the different places. The Guru breathed his last on September 1, 1581.

Guru Ram Das was very humble but an intellectual and soft-spoken. It is said that when Baba Sri Chand once came to meet the Guru he remarked that the Guru had grown a long beard. The Guru replied, "yes, I have grown a long beard so that I may wipe thy feet therewith", and he actually proceeded to do so. Baba Sri Chand held back and said, "O great king, thau art senior, thau art in my father's place. It is magic like this which hath made thee a Guru. I possess no such power and therefore I was superseded. I cannot express thy greatness. The Sikhs who come to behold thee shall be saved." The Guru's deep humility and his spirit of service and devotion throughout his life was a great source of inspiration for his Sikhs.

Thus, when Guru Arjan ascended the Guruship, the Sikh society was well-organised and well-established. The danger of the Sikhs

<sup>11.</sup> Hari Ram Gupta, History of the Sikhs, Vol. I (The Sikh Gurus: 1469-1708), New Delhi, 1994, p. 127.

yielding to the pressure of Hinduism or of falling under the spell of ascetic parasites was largely warded off. There was also a great deal of expansion in their ranks. The Sikhs were now well-set on the road of becoming a well-knit and growing community with a definite ideology and a distinct institutional structure.

## GURU ARJAN'S MARTYRDOM: IDEOLOGICAL PERSPECTIVE

Dr G.S. Dhillon

Religion has always exercised a very potent influence on the Sikh way of life. Martyrdom in Sikhism is closely related to the message of the Sikh Gurus, their world-view and their religious and social ideas. Guru Nanak's revolutionary ideology aimed at evoking a powerful response in the very depths of the people's hearts. He declared that 'truthful living is higher than Truth itself.' I Ideals of service and sacrifice, laid down for his followers, are entirely consistent with the Guru's life-affirming view that this world is 'the Abode of the True One' and hence a place for righteous deeds (*Dharamsal*). Guru promoted a societal religion, aimed at social salvation, in clear distinction to the goal of individual salvation preached by the earlier religious systems of Indian sub-continent.

Alongwith glorification of God's name, through prayer and contemplation, the Guru granted sanction to a householder's life. Social philosophy of Guru Nanak found expression in the institutions of Gurudwara, Sangat, Pangat, Langar etc. These institutions enjoin egalitarianism and a social context for the practice of religion. He raised his voice of protest against the tyranny of the invaders and rulers. The Guru, in pursuit of his societal religion, urged his followers to realise their obligation to fellow men and society. He exhorted them to play the 'game of love' without fear of losing their lives:

"Blessed are those who die in the service of the Lord Such heroes will be honoured in God's court."<sup>4</sup>

<sup>\*</sup> Professor of History (Retd.), # 2059, Sector 15-C, Chandigarh.

<sup>1.</sup> Guru Granth Sahib, p. 62.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 294.

<sup>3.</sup> Ibid., p. 785.

<sup>4.</sup> Ibid., p. 579.

Guru Nanak's revolutionary concept of social responsibility released dynamic forces in the arena of Indian history. The concept of martyrdom has emanated directly from the Guru's teachings. In fact, martyrdom is an expression of the soul-stirring impulse which inspires service and supreme sacrifice. This impulse has operated very strongly in Sikh history.

Next three successors of Guru Nanak contributed a lot towards building the socio-religious structure and the moral and spiritual upliftment of the newly formed community. Only a high moral force and spiritual fervour could bring out the virtues and values of the Guru's followers. Endeavours of Guru Nanak's successors were directed at strengthening the institutional frame-work of the community.

The fifth Guru Arjan re-affirmed and strengthened Guru Nanak's mission in unmistakable terms. His role in boosting the societal religion is outstanding and noteworthy. He took the sagacious decision to compile the Adi Granth as the Sikh scripture in order to establish the spiritual and ideological identity of the Sikh religion. Written in Gurmukhi script the Granth became the nucleus of the Sikh way of life and all religious observances. It is noteworthy that the Granth Sahib is the only scripture in the world that accords divinity to the compilation of holy men of different faiths. Guru wanted the distinctive message of Sikhism to be passed on to the succeeding generations. After its compilation the Granth, as the final doctrinal authority, was installed at the Harmandar Sahib, Amritsar. Harmandar Sahib, apart from being the principal place of worship also became the rallying centre of the Sikhs.

Guru Arjan raised his voice against the erosion of human and moral values. His social concern is reflected in his clear injunction to his followers 'to destroy the falsehood and remain firm on *Dharma*'. <sup>5</sup> He also said, 'Do not delay the acts of *Dharma*, let there be delay in sinful act.' <sup>6</sup> He identified *Dharma* with the pursuit of Truth and righteousness and the protection of basic human rights. He exhorted his followers to lead a valorous life of dignity and honour. A cardinal principle of Guru's philosophy was egalitarianism and an ethical social order. He spoke of all-embracing spirituality with emphasis on moral and spiritual freedom. He proclaimed the freedom of man as a basic

<sup>5.</sup> Ibid., p. 518.

<sup>6.</sup> Ibid., p. 1354.

human right in the name of God. Freedom of the self was made the basis of social freedom. Ideals of liberty, equality and fraternity loudly proclaimed by the Western society in the nineteenth and the twentieth centuries were clearly proclaimed by the Guru in a socio-political milieu, marked by intolerance and orthodoxy.

Mughal state, under orthodox emperor Jahangir, was becoming increasingly intolerant of non-Muslims who were subjected to discriminatory and inhuman treatment. Guru Arjan knew that he had a definite mission and a mandatory social duty to perform. As an instrument of the Divine Will for upholding the cause of righteousness he was linked with the highest reality. Looking upon him as an instrument of God on earth the Sikhs called their Guru 'True Emperor' (Sachcha Padshah). The Sikh society had become a 'state within a state', a parallel socio-political organisation. Emperor Jahangir came to look upon it as an undesirable socio-political growth. Guru's social mission of emancipation of man was an anathema to the Mughal ruler, who imposed a heavy fine of Rs. two lakhs on the Guru. The Guru could have saved his life by allowing his followers to pay the fine imposed on him but he preferred, as he told Sain Mian Meer, to suffer torture and death to set an example of moral courage and fearlessness.

Guru Arjan's martyrdom cannot be viewed in terms of the narrow perspective of the antagonism of the age. It has to be viewed in terms of the polarity of the good and evil. In the sublime vision of the Guru, there was no room for moral relativism or ethical dualities. The approach of the Guru was not sectarian. It was free from dogma and religious fanaticism. The Guru envisioned an all-inclusive integrated polity based on the principle of democratic collectivism. He proclaimed, "All are equal partners in this Commonwealth, with none looked upon as alien."

Inspired by the vision of creating God's kingdom on this earth (*Haleemi Raj*), the Guru looked upon himself as an instrument of God's Attributive will. Guru's sacrifice was not for sectarian ends.

Through the supreme act of martyrdom, the Guru fulfilled a Divine purpose. This memorable event in the annals of Sikh history created a new consciousness of strength, self-respect and spiritual

<sup>7.</sup> Ibid., p. 97.

awakening in the Sikh community. Guru Arjan became the first martyr in Sikh history. With his martyrdom, the Guru made it absolutely clear that he had a dynamic role to be assigned to his followers, entirely different from the earlier quietistic and other- worldly religious systems. Sikhs had to be free not only from the shackles of caste, but also from the strangle-hold of priests claiming to be the sole mediums of religious growth, practice and interpretation. Guru Arjan gave a tremendous boost to Guru Nanak's mission of creating a society with new motivation and ideals. He gave a call for direct confrontation with the Mughal Empire.

Under instructions from his father, the sixth Guru Hargobind started militarising the *Panth* and donned two swords of *Miri* and *Piri*. Creation of the *Khalsa*, imbued with ideal of saint-soldier (*Sant-Sipahi*), by the tenth Guru Gobind Singh was an epitome of Guru Nanak's mission. When the call for sacrifices was given, *Khalsa* throbbed with full response to free the society from the tyranny of the rulers and the priests. It became evident that only spiritually motivated people could tread the path of sacrifice and martyrdom and create history. Sikh history, in all its phases, bears ample testimony to this.

Thus Guru Arjan's martyrdom left an indelible stamp on the Sikh way of life. It was a unique event of far-reaching consequences in the history of India. It set a glorious example of fearlessness, moral courage and sacrifice, while playing the game of love. Throughout the entire span of their eventful history, there are examples of thousands of Sikhs, who followed in the foot steps of the Guru and smilingly wore the crown of martyrdom on their heads. They laid down their lives with a firm conviction that it was a paramount religious duty to uphold human freedom and equality and to counter the forces of tyranny and injustice. During the turbulent eighteenth century, when the Sikhs were subjected to barbaric tortures, the intense faith kindled in them by the Gurus never wavered. At all times in their history the Sikhs have sought inspiration from their tradition to sustain themselves.

## MARTYRDOM OF GURU ARJAN DEV : SOME ISSUES IN HISTORICAL PERSPECTIVE

Dr G.S. Nayyar\*

There has been heated discussion among historians and writers about the martyrdom of Guru Arjan Dev. Strenuous efforts to probe into the truth have found some rest and relief with the statement of Emperor Jahangir coming to lime-light in which he has shown his desire and inclination to stop what he terms as 'dukan-e-baatal' (false shop) of Guru Arjan. However, still there is need to delve on some significant issues in view of the conflicting statements and interpretations being presented even to this day.

Glimpses of the back-drop reflect that Akbar, the Great Mughal, unlike his predecessors provided a uniform system of administration to his kingdom mainly due to his political acumen and *suleh-i-kul* or tolerant religious policy and paved the way for creating a common feeling among his subjects. He managed to mould the conflicting opinions of the Muslim jurists and also could successfully followed a line of conduct or policy in non-controversial matters provided those were in consonance with the verse of *Quran*. Abu'l Fazl observes that Emperor Akbar was 'broad-minded enough to hate narrow religious feelings.'

Abu'l Fazl<sup>2</sup> in his historic and great treatise Akbarnama presents a reference to Emperor Akbar's meeting with Guru Arjan in the year

Formerly Professor & Head, Department of Punjab Historical Studies, Punjabi University, Patiala.

<sup>1.</sup> A.L. Srivastva, The Mughal Empire, Agra, 1952, pp. 173,181.

<sup>2.</sup> Abu'l Fazl, the author of Akbarnama was a seasoned scholar of the court of Emperor Akbar. Born on 14 January 1551 in the house of Sheikh Mubarak Nagori at Akbarabad; he got an appointment in the said Court as a munshi and was raised to the high rank of wazir and close confident of the Emperor. It is said that Salim (later on Emperor Jahangir) was envious of him and got him finished on 12th August, 1602. Makhiz-e-Tawarikh-e-Sikhan (ed. Ganda Singh), Sikh History Society, Amritsar, 1949, pp. 17-18.



Professor G.S. Nayyar presenting his paper (facing page 34)

1598.<sup>3</sup> He states: 'on 13 Azar (4th November, 1598) His Majesty crossed the river Beas on an elephant near Gobindwal, which the troops crossed over by a (boat) bridge. On this day, the house of Guru Arjan received fresh lustre through His Majesty alighting... And he has great store of (spiritual) love. Since his hope (for a visit from His Majesty) arose out of (sincere) devotion. His Majesty accepted his invitation.'4 This not only shows Akbar's liberal religious policy towards other religions but also his reverence towards the Sikh Guru.

Whereas during the reign of Akbar no religious binding, restriction or torture was witnessed, Jahangir's accession to the throne as the successor of Akbar raised the hope of orthodox Muslim theologians that he would restore to Islam the position which it had occupied before Akbar had disestablished it as the religion of the State. They tried to convert him to their own views in order to persuade him to reverse the work of secularising the State that his great father had almost completed. He took greater interest in the fortune of Islam than his father had done and sometimes he tried to uphold its prestige though temporary fits are observed in his behaviour while dealing with the major religious systems of his times.

As a matter of fact, upto the time of Guru Arjan, Sikh Gurus had contributed enough towards building up of Sikhism. Every Sikh Guru shared intensively in the spread of Sikh faith during his pontificate. Mobid Mohsin Fani states that 'the strength of Sikhs increased during the pontificate of each Sikh Guru, till in the time of Guru Arjan they became numerous and there were not many cities in the inhabitant countries where some Sikhs were not to be found.'5 This contribution is particularly witnessed in the work of religion and public welfare. Resultantly, Sikh religion emerged as a popular and meaningful religion. Since Sikhism had established its root, it became an object of attraction

<sup>3.</sup> The original reads: Sis dahm aazr, 13 aazr year 43 jalus Akbar Badshah (24 Nov., 1598) nizd Goindwal daryae Beeha bafaseel guzashta wa ferozi sipah barah pul--darin roz manzil Arjan Gur az qadam shehnshahi taaza farokh bar grift ..... Ibid.,

<sup>4.</sup> Translated into English from a printed version (detailed of publication given) by Shireen Moosvi under the title 'Akbar meets Guru Arjan, 1598' in Sikh History from Persian Sources (eds. J.S. Grewal and Irfan Habib), Tulika, New Delhi, 2001, p. 55.

<sup>5.</sup> Mobid (Mohsin Fani / Zulfqar Ardistani), 'Dabistan-e-Muzahib' in Makhiz-e-Tawarikh-e-Sikhan, Amritsar, 1949, p. 34; (tr. Ganda Singh), The Panjab Past and Present, Patiala, April 1967, p. 57.

for the rebel Prince Khusro. Guru Arjan had become very popular among the Hindus and Muslims as well; there was every probability of his influence being increased in future as well. The vars of Bhai Gurdas reflect that the followers of Guru Nanak were in a stable position having full faith in the teachings of Guru Nanak. Emperor Jahangir felt annoyed on the spread of Sikhism. Inspite of having not been fanatic, he had to be so for political purposes during the beginning of his rule. He had to make commitments for the upholding of Islam after setting the opposition of Prince Khusrau at rest. His prejudiced thinking against Sikh religion is quite evident from his Tuzuk. The meeting of Prince Khusro with the Guru at Goindwal (which is not agreed upon by the author of Mehma Parkash, who writes that the Guru was at Tarn Taran at that time) became simply an excuse for the arrest of the Guru. Much has been already said on the wrong confinement of Guru Arjan by the Emperor holding him an accused in the rebellion of the Prince.

Before dealing with the issue of sentence of Guru Arjan, his torture and martyrdom, let us not set aside the role of Sheikh Ahmad Sirhindi Mujadid-e-Alf-Sani and Murtaza Khan along with that of their followers in aggravating the rage of the prejudiced Emperor.

As a matter of fact, the Mujadid and his staunch follower were the supreme leaders of the Muslim Revivalist Movement who were having apprehensions of loosing their grip over the *Majha* region from where they were hoping to get conversions for their favourite religion of Islam. They poured it in the ears of the Emperor that Islam was in danger on account of the most acceptable and popular preaching of Guru Arjan, the fourth successor of Guru Nanak. The concoction of Guru Arjan's hand in favouring Prince Khusro proved fatal for Guru Arjan against whom the Emperor passed orders for his torture to death. His property was ordered to be confiscated. He was handed over to Murtaza Khan without making any sort of investigation before or after the announcement of rash, severe and unsought for punishment. The Emperor wrote in his *Tuzuk*: 'In Goindwal,... there lived a Hindu, named Arjan, in the garb of *pir* and *sheikh* so much so that having

For details see, J.S. Grewal, 'Guru Arjan Dev ate ohnan da Yug', in the unpublished key-note address of 23rd International Punjabi Vikas Conference, Pbi. Univ. Patiala, December 2006; also see, Ganda Singh, Early Europeans' Accounts of the Sikhs, p. 47.

captivated many simple hearted Hindus, nay even foolish and stupid Muslims, by his ways and manners, he had noised himself about as a religious and worldly leader. They called him Guru, and from all directions fools and fool-worshippers were attracted towards him and expressed full faith in him. For three or four generations they had kept this shop warm. For years the thought had been presenting itself to me that either I should put an end to this false traffic or he should be brought into the fold of Islam.'

'At last when Khusrau passed along this road, this insignificant fellow made up his mind to wait upon him. Khusrau happened to halt at the place where he was. He (Guru Arjan) came and saw him, and conveyed some preconceived things to him and made on his forehead a finger-mark in saffron, which the Hindus in their terminology call qashqa (tilk) and is considered propitious. When this came to the ears of our Majesty, and I fully knew his heresies, I ordered that he should be brought into my presence, and having handed over his houses, dwelling places and children to Murtaza Khan, and having confiscated his property, I ordered that he should be put to death with tortures'.

'There were two other persons, Rajoo and Amba by name. They led a life of tyranny and oppression under the shadow of Daulat Khan Khwaja-sera's protection. During the few days when Khusrau was near Lahore, they committed depredations. I ordered that Rajoo be hanged and that a fine be levied on Amba because he was known to be a rich man. One lakh and fifteen thousand rupees were received from him. This amount I ordered to be spent upon artillery and for charitable purposes.'7

Let us now probe into the allied issues of the said sentence and the martyrdom. Mobid states that the Guru was 'fined for the reason that he had prayed for the welfare of Prince Khusro - the Guru was unable to pay. Having imprisoned him, they kept him in the sandy desert of Lahore.'8 Letter from a Padre Fr Jerome Xavier written on 25th September 1606, the earliest note from a European whose information does not seem to be correct on account of the fact that he never had a meeting with the Guru, states that the Guru was fined 100,000

<sup>7. &#</sup>x27;Tuzuk-e-Jahangiri' in Makhiz-e-Tawarikh-e-Sikhan, pp. 20-22; see also, quoted in Early Europeans' Accounts of the Sikhs, p. 46. European scholars have tried to interpret the word Shaheed in their own way. See Louis E. Fenech, Martyrdom in the Sikh Tradition, New Delhi, 2000, pp. 3, 7.

<sup>8. &#</sup>x27;Dabistan', op.cit., pp. 35-36; The Panjab Past and Present, April, 1967, pp. 59-60.

cruzados. It was done as a rich pagan (kafir) became a surety for him. This is to be emphatically argued here that no mention of any fine or surety is found in the Tuzuk-e-Jahangiri or any other contemporary record. Sarup Das Bhalla writing in 1776 A.D. 10 states that the Emperor imposed a fine of rupees two lacs on the bidding of Chandu. Bhai Santokh Singh has also no evidence to confirm that the fine was imposed on Guru and he refused to pay it. Sikh tradition, oral as well as written speaks of Chandu's serious involvement in the martyrdom of Guru Arjan. It is held that it was on his bidding that the fine was imposed; he was the person who stood as a surety for the Guru - all this seems to be unhistorical without any solid evidence. Mehma Parkash cites no evidence or proof relating to this statement. Sohan Lal Suri also talks about the complaint of Chandu against the Guru to the Emperor. Mehma Parkash holds:

Ek dusht Chandu Sahi tin Patshah pai chugli laai. 11

We come across the written evidence of fines imposed on certain individuals by the Emperor. But in this case no penalty is ever mentioned anywhere. So, far as the making of finger-mark on Khusrau's forehead in saffron is concerned, this seems to be a concoction since it had not remained a custom of the Sikhs. The practice had been in vogue among the Sikhs only on the eve of pontificate of the Gurus. George Forster writing in 1798 A.D. states that Guru Arjan 'having incurred the displeasure of a Hindoo (named Chaundoo) favoured by Jahanguir, was committed by that prince to the persecution of his enemy; and his death which happened in the year 1606 at Lahore, was caused it is said, by the rigours of confinement.' 12 It implies that Chandu's guilt and responsibility for the crime was fully acknowledged by the sources other than the Sikhs as well even by way of long lingering tradition, though his name is not found in any contemporary or near contemporary records.

The major cause of this misunderstanding seems to be that sources like Tuzuk-e-Jahangiri or Maktubat were not taken notice of at the

<sup>9.</sup> Early Europeans' Accounts of the Sikhs, p. 48.

<sup>10.</sup> Mehma Parkash, II, p. 391.

<sup>11.</sup> Ibid., p. 311.

A Journey from Bengal to England, Languages Deptt., Punjab, Patiala, I, 1970 (reprint), pp. 297-98.

early stage. The contents of the letter written by Shaikh Ahmad Sirhindi to Murtza Khan is an eye opener and reveals how contented and Jubilant he felt on the martyrdom of Guru Arjan. He wrote that the Guru's killing was a good achievement indeed and was in a way a great defeat of the hateful Hindus. The object of levying jeziya on them was to humiliate and insult them. 13

In such a situation it seems difficult to imagine that the Guru could have been handed over in the custody of Chandu who was himself a Hindu and could release the Guru if his personal demand was accepted by him. All this leads us to accept that the prejudiced Emperor excited by the fanatic advisers, adversaries and the rivals of Guru Arjan led to his martyrdom. Finally, his body, which was full of blisters, was dipped in the waters of the Ravi which may be taken as another torture. Rattan Singh Bhangu asks if Guru Arjan was not put into the river?

kia Gur Arjan darvai na borvo?<sup>14</sup>

Kesar Singh Chhibbar like most of the Sikh writers considering Chandu responsible highlights the end of the tragedy in the words:

> dokhi khatri baad uthaea khakhe da khakha veri hunda aaea odak bandh ke reti vich sutaae jeth maas di dhup pinda sar jaae. 15

<sup>13.</sup> Maktubat-I, iii, Letter no. 193, pp. 95-96, quoted by Ganda Singh, 'The Martyrdom of Guru Arjan', The Panjab Past and Present, April 1978, p. 170.

<sup>14.</sup> Prachin Panth Prakash, written in early 19th century.

<sup>15.</sup> Bansavalinama Dasan Patshahian ka (1769), (ed. Piara Singh Padam), Amritsar, 1997, p. 85.

## IN THE CONTEXT OF SIKH CONCEPT AND TRADITION

Dr Harnam Singh Shan

Martyrdom is a Semitic concept, peculiar to the Semitic religions of the world. Its doctrine appears to go back to old Oriental and Hellenistic ideas. The literal and primary meaning of the word *uaprus* in Greek, *martyr* in English and *shahid* in Arabic is 'witness'. It has quite often been used in that very sense in the holy *Bible*<sup>1</sup> and the holy *Ouran*.<sup>2</sup>

The word, martyr variation of Greek 'martys', acquired its modern connotation during the conflict between Paganism and Christianity, when many Christians 'testified to the truth of their convictions' by sacrificing their own lives.<sup>3</sup> A similar development of its Arabic synonym, shahid, took place under Christian influence, and it also began to be used <sup>4</sup> for the one 'who dies in witness of his faith' or who 'seals his belief with his death while fighting against the infidels'.<sup>5</sup>

Sikhism adopted the concept, alongwith its current form and usage, from Islam, extending it by introducing a new dimension and a universal outlook. It set thereby, its currency in Indian society which, because of its conformist approach and escapist tendency, had previously remained almost deficient of great heroic deeds of such martyrdom and did not cherish it in that context before the advent of

<sup>\* 605,</sup> Sector 16-D, Chandigarh.

<sup>1.</sup> Holy Bible: 'New Testament', e.g., Math xviii, 16; Mark xiv, 63.

<sup>2.</sup> Holy Quran, e.g., sura ii, 127; sura iii, 93; sura iv. 71.

New Testament, Act xxii, 20; Rev, ii, 13; Fox Rev. John, An Universal History of Christian Martyrdom, London-1824, Book I; Persecution in the Early Church, London-1906 by Workman, H.B.

<sup>4.</sup> It has not been used exactly in this very sense in the *Qur'an*, but is very much there throughout the *Hadith* and subsequent Islamic literature.

Houstsma, M. Th., etc. (ed.), The Encyclopaedia of Islam, Vol. IV, Leydon-1934, p. 259.

the Sikh Movement which, in fact, introduced it in the Aryan tradition.

Martyrdom, as such, has been associated primarily with religion and its traditions, originating in some cases from indications given in their respective scriptures.<sup>6</sup> It generally arises from a strong conflict between two different religious traditions or out of the confrontation between the religion and the state, taking it as a challenge to the establishment - its authority, sway and sovereignty. It results in the latter case, from the undue interference by the state authorities in the sphere of religion. This, in turn, causes reaction and results in protest which is followed soon by repression and persecution, resisted in consequence by the votaries of the concerned religion. This is evident, for example, in the case of the conflict between Christianity and the Roman Empire. The Roman Government ordered Christians to abandon their faith and also to prove its abandonment by offering sacrifices to the gods. When Christians resisted and refused to do so, they were persecuted relentlessly and executed. This is equally evident in the terrible situation that prevailed in India during the reign of Emperor Aurangzeb (1618-1707 A.D.) when, above all, a famous Sufi, like Sarmad, and a great Guru, like Guru Tegh Bahadur, had to offer themselves for such a martyrdom.

But all religious traditions are not endowed with this great and proud privilege. It does not exist, for instance, in that specific form and usage, in Hinduism, Buddhism<sup>7</sup> and Jainism; in Babylonian and Abyssinian lores; or in Chinese and Japanese religions;<sup>8</sup> or among the adherents of materialistic schools of thought and philosophies. However, notions of self-abnegation and self-annihilation as well as the compassionate feelings for others are found almost in all historical religions in one form or the other. Moreover, there is no dearth of men, women and children, during all those ages, who were either offered in

For example, New Testament, Act xxii, 20, Rev. ii, 13; sura iii, 161 of Qur'an; Arjan Dev, Guru (ed.), Sri Guru Granth Sahib, Amritsar-1604, Rag Vadhans, p. 558., See also 'Slokas', pp. 555, 1105 and 1365, etc.

<sup>7.</sup> The self-imposed sufferings exhibited by some devotees for becoming Boddhisattvas; neither involved persecution nor constituted martyrdom.

Hastings, J. (ed.), Encyclopaedia of Religion and Ethics, Edinburg-1920, Vol. IX, pp. 50, 75 etc.; Hardy, R.S., A Manual of Buddhism, London-1890, pp. 349 ff; Shan, Dr. Harnam Singh, Conception of Martyrdom in Chinese and Japanese Civilizations, Guru Tegh Bahadur's Martyrdom, Tercentenary Seminar-paper, Chandigarh-1967; Giles, H.A., Confucianism And Its Rivals, London-1915, p. 1; etc. etc.

sacrifice for numerous rites and rituals or who had themselves suffered torture and death, of their own accord, for various other causes, ideas, opinions and superstitions, such as the Japanese Soldier's ceremonial rites, *Hara-kiri*, and the Hindu custom of *Sattee*, i.e. widow-burning in India.

On the other hand, Zoroastrianism, Judaism, 11 Christianity, Islam and Sikhism, for example, preserve, more or less, rich and strong traditions of martyrdom, martyrology, martyry and martyrolatry. The prominent acts of eminent persons associated with these traditions form a glorious chapter in the histories of religions and philosophies of the world. For instance, 'Aqiba (50-130 A.D.), the saintly Jewish teacher, suffered martyrdom in the cause of propagation of the Torah in defiance of an imperial edict. Socrates (470-390 B.C.), the well-known Greek philosopher, drank to death the cup of poison in order to vindicate his lofty ideal. The Persian prophet, Zoroaster (583 B.C.), and the blessed founder of Christianity, Jesus, laid down their precious lives in defence of their respective faiths. Islam has in al-Husain (603-660 A.D.) the 'King of martyrs' for the Shias and in Mansur al-Hallaj (858-922 A.D.), the 'martyr par excellence' for the Sufis - the former having been killed in Karbala while fighting the battle of Islam and the latter cruelly executed in Baghdad on the charges of heterodoxy. 12

But no proper martyrology appears to have developed in Islam<sup>13</sup> comparable to the pattern of Christianity that can feel justly proud of embodying, probably, the richest tradition in this domain, with its

For instance, the custom of Sati in India, the practice of infanticide in Arabia and the vogue of self-immolation in Vietnam, etc. See Sacrifice in the Rigveda; Verkes, R.K., Sacrifice in the Greek and Roman Religions and Early Judaism, New York-1952; Henry, H., Sacrifice; Its Nature and Function, London-1964 etc.

Reode, W. Winwood, The Martyrdom of Man, London-1872, pp. 152, 179, 228, etc.;
 Money-Kyrle, R., The Meaning of Sacrifice, London-1929, pp. 78-79, etc.

<sup>11.</sup> In Judaism, for instance, we find many devoted persons accepting "torture and death rather than a life in which the Law of God had no place". The memory of martyrdom suffered by them in the reign of emperor Hadrian (2nd century A.D.) is preserved in a celebrated prayer recited till today in all places of Jewish worship on the Day of Atonement.

Hughes, T.P., A Dictionary of Islam, London-1885, p. 327; See Williams Jackson, A.V., Zoroaster, New York-1961; Hardy, R.S., A Manual of Buddhism, London-1890, pp. 349 ff.; A Literary History of Persia, London-1902, Vol. I, p. 430, etc., by Browne, H.G.

<sup>13.</sup> Although rich and moving literature is available describing the sufferings of Al-Husain and other members of the family of the Prophet Muhammad.

martyred founder himself standing at its fountain-head, whose martyrdom, in fact, gave birth to this religion.

It may, however, be noted in the case of Christianity that the fortitude of its early martyrs<sup>14</sup> who staked and laid their lives bearing 'witness' to Jesus Christ, just as he himself had borne 'witness' to God, won the admiration and veneration of their brethren during the first three centuries. But in later days, "the passion, at times, became artificial. Fanatics sought death by insulting the magistrates or by breaking idols, and in their enthusiasm for martyrdom became self-centered and forgetful of their normal duty. Nonetheless, it is true that these men and women endured torments and death rather than abandon their faith. The same phenomena have been witnessed not only in the conflicts within the Church but also in the different missionary fields.<sup>15</sup> Martyrdom for them has been enduring voluntary suffering or having undergone sure death for a cause or having been put to death specifically as a witness to Christ or in hatred of Christian life and truth.

On the other hand, in Islam the conception of Shahid itself, according to Bjorkman, "underwent an important extension... so that in the end almost any one who had died any violent death and aroused pity was considered by the general public to be a martyr and soon was actually regarded as a saint..." Hughes tells us that "according to Muhammedan Law, not only those who die in witness of or in defence of the faith are martyrs, but all those who die such deaths as are calculated to excite the compassion and pity of their fellow-beings." As far as Islam in India is concerned, nineteen other ways of attaining the glory of martyrdom have been enumerated by Prof. Arnold, for example, dying while reciting Qur'an or while praying, being murdered by robbers or struck by lightening etc. We are further told that in the beginning, the praise of martyrs and the great privileges said to be

<sup>14.</sup> Like St. Stephen, St. Peter, St. Paul, Saul, Antopas and Ignatius.

<sup>15.</sup> See Mason, A.J., The Historic Martyrs of the Primitive Church, London-1905.

<sup>16.</sup> For example, Sur Sadi who is venerated as a martyr. (Rose, H.A., A Glossary of the Castes and Tribes of the Punjab and the North-Western Frontier Province of India, Lahore-1919, Vol. II, p. 169).

<sup>17.</sup> Among those who are said to have died in battle with the Hindus in India, Salar Masud is considered to be the most famous.

<sup>18.</sup> A Dictionary of Islam, op. cit., p. 327.

Martyrology of the aforesaid pattern did develop, properly and consistently, in the case of Sikhism; and that too with a significant difference and at variance from both the Christian and Islamic concepts and traditions. In it the word, *martyr* or *shahid*, diverges from its primary and limited meaning of 'testimony'. It implies and connotes, on the other hand, a holistic concept of martyrdom of *Shahadat* as a selfless heroic deed of sublime self-sacrifice for a lofty and righteous cause with a universal outlook in a comprehensive form.

Guru Nanak (1469-1539 A.D.), the founder, himself set the norm and ideal of this concept, and also its tradition in Sikhism, by basing it on the cornerstone of self-sacrifice for a righteous cause or a noble altruistic deed. The socio-religious and political conditions of Hindus, the original natives of India, stood so much degraded and reduced during his times that, according to Prof. Peter Hardy, they were considered as "furniture and properties for the stage on which the drama of the Muslim destiny... in Hindustan is played. The Hindus are... as the passive material on which the Muslims impose their will. It is the function of the Hindus to provide opportunities for the practice of Muslim virtue; they are never interesting in themselves, but only as converts, as capitation tax-payers or as corpses." In the words of Dr. Sir Gokal Chand Narang, "after centuries of (such) subjection, Guru Nanak was the first among the Hindus to raise his voice against (such) tyranny and oppression" of the Lodi-Mughal India. At the same time,

<sup>19.</sup> See Wensinck, A.U., Handbook of Early Muhammedan Tradition, S.V. Martyrs in Encyclopaedia of Islam, op. cit., Vol. IV, p. 260.

<sup>20.</sup> Ezatti, A., The Concept of Martyrdom in Islam, AR-Serat, Vol. XII, 1986.

<sup>21.</sup> Hardy, Dr. Peter, Historians of Medieval India, London-1960, p. 114.

Narang, Dr. Sir Gokal Chand, Transformation of Sikhism, Lahore-1912; 5th ed., New Delhi-1960, p. 25.

"his was the first and also the last successful attempt", says Prof. Majumdar, "to bring together the Hindus and Muslims in a common fold of spiritual and social brotherhood."<sup>23</sup> His following pronouncement, therefore, showed from the very beginning the form and course it followed:

ਜਉ ਤਉ ਪ੍ਰੇਮ ਖੇਲਣ ਕਾ ਚਾਉ, ਸਿਰੁ ਧਰਿ ਤਲੀ ਗਲੀ ਮੇਰੀ ਆਉ। ਇਤੁ ਮਾਰਗਿ ਪੈਰੁ ਧਰੀਜੈ, ਸਿਰ ਦੀਜੈ ਕਾਣਿ ਨ ਕੀਜੈ। <sup>24</sup> If you are keen to play the game of love, step into my street with your head placed on your palm. (That is, in complete surrender and fervour) <sup>24</sup> Having set your foot upon it,

lay down your head without any fear or grudge.<sup>24</sup>

According to this and other similar pronouncements made by him<sup>25</sup> and his spiritual successors, a true martyr is one who, imbued with the love of God (Simran) and service of mankind (Seva) offers himself for supreme sacrifice for the cause of upholding truth, defending Dharma (righteousness) protecting people's human rights and ensuring their fundamental freedoms. He does it, at all costs and in the face of challenges from any side, in order to defend, thereby, the right against wrong, justice against injustice, and for serving and safeguarding any other and allied noble cause. While treading the path of martyrdom, he shuns all pressures and inducements, bears all tortures and torments, fears no death; and expects no power, material gain or victory for himself, his country or community. He is such a wise and valiant person who according to the following dictum of his Ninth Prophet preceptor, neither frightens anyone nor is afraid of anyone:

<sup>23.</sup> Majumdar, Prof. R.C. & Pusalkar, A.D., History and Culture of the Indian People, Vol. VI, Bombay-1951, p. 569.

<sup>24.</sup> Guru Nanak Dev in Sri Guru Granth Sahib, op. cit., Slok no. 20, p.1412; also Gurdas, Bhai, Varan, Amritsar-1606 (cir.), no.3. st.18.

<sup>25.</sup> Preserved in original, in Guru Granth Sahib, compiled in 1604 at Amritsar by Guru Arjan Dev, fifth in his apostolic line, and also in Sri Dasam Granth Sahib, compiled in 1713 A.D., by Bhai Mani Singh at Amritsar.

ਭੈ ਕਾਹੂ ਕਉ ਦੇਤ ਨਹਿਂ, ਨਹਿ ਭੈ ਮਾਨਤ ਆਨ। $^{26}$ 

This is so in Sikhism because Guru Nanak, its illuminant founder had himself confirmed that he alone becomes a martyr, who, egolessly and selflessly, has chosen a noble cause of heroic action and performed a laudable act of sublime self-sacrifice, choosing to suffer sure death rather than to renounce his faith, belief, principle or cause. He even went to the extent of exhorting people:

- ਮਰਣੂ ਨ ਮੰਦਾ ਲੋਕਾ ਆਖੀਐ, ਜੇ ਕੋਈ ਮਰਿ ਜਾਣੈ।
- 2. ਉਚਾ ਨਹੀਂ ਕਹਣਾ, ਮਨ ਮਹਿ ਰਹਣਾ, ਆਪੇ ਜਾਣੈ ਜਾਣੋ।
- 3. ਮਰਣੂ ਮੁਣਸਾ ਸੂਰਿਆ ਹਕੁ ਹੈ, ਜੋ ਹੋਇ ਮਰਨਿ ਪਰਵਾਣੋ।<sup>27</sup>
- Listen O people! do not revile death.
   It is not an evil

provided one knows how truly to die...

2. They (i.e. such heroic persons) do not utter aloud their suffering

and bear all that heroically.

God the All-knower himself knows all that.

3. The death of heroic men is holy
If they die for a righteous cause.<sup>27</sup>

Saint Kabir has also voiced a similar view in the following verse, also included in the said sacred scripture of the Sikhs:

ਕਬੀਰ ਮਰਤਾ ਮਰਤਾ ਜਗੁ ਮੁਆ, ਮਰਿ ਭਿ ਨ ਜਾਨੈ ਕੋਇ:

> ਐਸੀ ਮਰਨੀ ਜੋ ਮਰੈ, ਬਹਰਿ ਨ ਮਰਨਾ ਹੋਇ।<sup>28</sup>

The whole world has been facing death all along, but few know how to die while living,

Yea, one who dies this way,

does not die ever again.<sup>28</sup>

<sup>26.</sup> Guru Granth Sahib, Guru Nanak, Rag Wadhans, p. 579.

<sup>27.</sup> Guru Tegh Bahadur, Slok no. 16 in Guru Granth Sahib, p.1427.

<sup>28.</sup> Ibid., Bhagat Kabir, Slok, Rag Bihagra, p. 555.

Vindicating such a lofty principle and cherishing such a proud privilege as an article of faith, the Sikh Martyr has been proceeding on the chosen path by announcing and praying:

> ਜਾਨ ਜਾਇ ਤਾਂ ਜਾਏ ਮੇਰਾ ਸਿਖੀ ਸਿਦਕ ਨਾ ਜਾਏ।<sup>29</sup> Let my life go, let my body perish, But let not my faith shake or shatter.<sup>29</sup>

Believing, at the same time, that by laying down his life for such a glorious cause in such a sublime way, he lives in God at the feet of the Guru (Master); he does not bulge even an inch from it, even though no other privilege or higher rank is offered to him or is promised to be awaiting him in Paradise.<sup>30</sup> Neither he seeks nor longs for it here or hereafter in lieu thereof, considering his sacrifice as a matter of preassurance for any reward in this world or for salvation in the next.31 This is again so in Sikhism because it does not aim at such salvation or deliverance which means a static merger with and reabsorption of the individual soul into the universal soul, and finished with it. This is left entirely to the grace of God. The Sikh's duty is confined to right thinking and right actions, enthused although with pulsating love of the Omnipresent and humanity at large, He continues to follow his chosen path, therefore, as (ਹੳ ਗੋਸਾਈਂ ਦਾ ਪਹਿਲਵਾਨੜਾ) "a combatant of God's own legion"<sup>32</sup> with complete subordination to His will and with an amazing indifference to rewards and inducements, repeating his Master's plea in his following words:

> ਰਾਜੁ ਨ ਚਾਹਉ, ਮੁਕਤਿ ਨ<sup>ੋ</sup> ਚਾਹਉ; ਮਨਿ ਪ੍ਰੀਤਿ ਚਰਨ ਕਮਲਾਰੇ।<sup>33</sup>

I neither seek kingship nor liberation.

My heart seeks only the love of Your lotus feet.<sup>33</sup>

This has all along been so in Sikhism, because it also believes in "the divine principle of the necessity of a just society and the duty of a

<sup>29.</sup> A very popular adage of the Sikhs which is usually sung by them in a chorus while preparing or heading for a *morcha* or a movement.

<sup>30.</sup> As has been promised and depicted in numerous Hadiths of Islam; or has been mentioned in the case of some Christians of an early period .Cf. Reode, Martyrdom of Man, op. cit., pp. 195-96.

<sup>31.</sup> As, for instance, we learn from the over-flowing zeal and appeal of Ignatius. (*Ibid.*, p. 115).

<sup>32.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Sri, p. 74.

<sup>33.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Devgandhari, p. 534.

man of God to uphold it."<sup>34</sup> While proclaiming the character and innate nature of God as also the 'Chastiser of evil', its blessed founder laid special emphasis on man's imbibing also the 'sacred character of heroism and sacrifice for upholding righteousness.' According to him, the spiritually enlightened person must enter into the sphere of common human life and strive to purify it by his example and, if necessary, by sacrificing himself. The man of God must remain ready to meet the challenge of evil and undertake to remove oppression and other varieties of suffering from the world of men, upholding at the same time the higher values of justice and truth, through his seva (i.e., dedicated work and selfless service for common good) or qurbani (i.e. sacrificial action for a noble cause) for which he already stands pledged with his Master who had told him even before initiation to:

ਪਹਿਲਾ ਮਰਣੂ ਕਬੂਲਿ, ਜੀਵਣ ਕੀ ਛਡਿ ਆਸ, ਹੋਹੁ ਸਭਨਾ ਕੀ ਰੇਣੁਕਾ, ਤਉ ਆਉ ਹਮਾਰੈ ਪਾਸਿ।<sup>35</sup> Accept first the inevitability of death discard attachment of life and be the dust for all to tread upon.

After that and that only,

come to me to join my fold.<sup>35</sup>

Such a pre-condition, demanding complete self-surrender and extreme humility, for such a heroic action naturally involves, 'in moments of crisis in the history of the people', even one's standing up to tyranny and despotism, and offering one's own life for common good without any fear or hesitation. It may also involve open and consistent conflict with terrible demons, masquerading in the form of tyrants at various levels. This is fairly evident from the subsequent history of the Sikh people, <sup>36</sup> a remarkable record of such an active and continuous struggle with untold sufferings of immense magnitude and enormous consequences.

It may also be noted here that such heroic action has got to be selfless and unalloyed with egoistic motives and also devoid of any show or use of miraculous powers. It has, therefore, been made repeatedly

<sup>34.</sup> Talib Prof. Gurbachan Singh, Moral Core of Guru Nanak's Teachings (ed. Dr. Harnam Singh Shan), Chandigarh-1976, p. 36.

<sup>35.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Maru, p. 1102.

<sup>36.</sup> That is, the followers of Guru Nanak and adherents to the ideal set by him.

clear that it "must proceed from mind denuded of desire, of the expectation of reward", of the fear of failure and "of egoism in all forms." The Guru has stated, for example:

ਮਨਸਾ ਆਸਾ ਸਬਦਿ ਜਲਾਈ ਗੁਰਮੁਖਿ ਜੋਤਿ ਨਿਰੰਤਰਿ ਪਾਈ।<sup>38</sup>

The man of God consumes his desires and expectation of reward in the awareness of God. 38

This new and creative moral idealism of Guru Nanak carried the seeds of vitalization of the social life through a newly-awakened spirit of responsibility and the realization that men owe a duty to one another and to those principles of justice and morality on which alone social life can be built to be fruitful. While in Guru Nanak's own life, a situation demanding his entering into active conflict with organized tyranny did not happen to arise, his successors, fulfilling the implications of his teaching, did take upon themselves great sacrifices which gave a new inspiration to the people" who sang with them their earnest desire in the following words:

ਮਰਣੈ ਕੀ ਚਿੰਤਾ ਨਹੀਂ, ਜੀਵਣ ਕੀ ਨਹੀਂ ਆਸ, ਤੂ ਸਰਬ ਜੀਆ ਪ੍ਰਤਿਪਾਲਹੀਂ, ਲੇਖੈ ਸਾਸ ਗਿਰਾਸ। <sup>40</sup> I have neither any fear of death nor any passion for life.

I only seek You, O Lord,

Who cherishes all and in Whose will we breathe and survive. 40

There is no denying the fact that Guru Nanak himself denounced evil, with all the emphasis at his command, in its various prevalent manifestations, including the stormy onslaught made by Emperor Babar (1483-1530 A.D.), calling him ਜਮ (the regent of death) and his army ਪਾਪ ਕੀ ਜੰਵ (wedding party of sins); condemning the tyrannical deeds of his hordes; voicing the agony of the oppressed people in heart-rending hymns;<sup>41</sup> thus taking all possible risks even to his personal life. "If he escaped martyrdom, it was, perhaps, because the rulers of the day did

<sup>37.</sup> Moral Core of Guru Nanak's Teachings, p. 34.

<sup>38.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Ramkali, p. 940.

<sup>39.</sup> Moral Core of Guru Nanak's Teachings, p. 39.

<sup>40.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Sri, p. 20.

<sup>41.</sup> Known as Babur-Vani, and included in Guru Granth Sahib, Rag Asa, pp. 460, 527-28; Rag Tilang, p. 733-734.

not awake to his full meaning, under the impression that he was, after all, a Sadhu. But he was much more", and "his was the voice of the prophet who shakes and rebuilds from the roots the moral life of the people" by calling men to the path of God on the one hand and by combating the entrenched evil on the other, reminding and assuring them, at the same time, that

ਮਰਣੂ ਮੁਣਸਾ ਸੂਰਿਆ ਹਕੁ ਹੈ, ਜੋ ਹੋਇ ਮਰਨਿ ਪਰਵਾਣੋ; ਸੂਰੇ ਸੇਈ ਆਗੈ ਆਖੀਆਇ, ਦਰਗਹ ਪਾਵਹਿ ਸਾਚੀ ਮਾਣੋ।... Blessed is the death of the brave

whose dying is approved by the Lord.<sup>42</sup>

They alone are acclaimed as heroes

who are honoured in the Court of God.<sup>43</sup>

Hence, in Sikhism a real, active and intense longing for such a selfless heroic action, leading to selfless martyrdom, has always been there, right from the beginning. It has all along been enthusing its adherents with the flaming spirits of heroism which stands enshrined also in the following verses, for instance, contained in its own sacred scripture:

- ਕਬੀਰ ਮੁਹਿ ਮਰਨੇ ਕਾ ਚਾਉ ਹੈ, ਮਰਉ ਤਾ ਹਰਿ ਕੈ ਦੁਆਰ।<sup>44</sup>
   I am eager to die, O God!
   Pray let me die at Your door-step.<sup>44</sup>
   ਗਗਨ ਦੁਮਾਮਾ ਬਾਜਿਓ, ਪਰਿਓ ਨੀਸਾਨੈ ਘਾਉ,
- 2. ਗਗਨ ਦਸਾਸਾ ਬਾਜਿਚ, ਧਾਰਚ ਨਸਿਾਨ ਘਾਂਚੂ, ਖੇਤੁ ਜੁ ਮਾਂਡਿਓ ਸੂਰਮਾ, ਅਬ ਜੂਝਨ ਕੋ ਦਾਉ। ਸੂਰਾ ਸੇ ਪਹਿਚਾਨੀਐ, ਜੁ ਲਹੈ ਦੀਨ ਕੇ ਹੇਤੁ, ਪੁਰਜਾ ਪੁਰਜਾ ਕਟਿ ਮਹੈ, ਕਬਹੁੰ ਨ ਛਾਡੈ ਖੇਤੁ। <sup>45</sup>

The battle-drum has struck and sounded and the weapon has hit the target.

As the hero has taken the field

now is the time to fight and strike.

He alone is a true hero who fights in defence of the humble and does not flee the field even though hacked limb by limb. 45

<sup>42.</sup> Also rendered as: Death is the privilege of the brave if they die a heroic death for a noble cause.

<sup>43.</sup> Guru Nanak Dev in Guru Granth Sahib, Rag Vadhans, p. 580..

<sup>44.</sup> Ibid., Slok no. 61, p. 1367.

<sup>45.</sup> Ibid., Bhagat Kabir, Rag Maru, p. 1105.

Its Tenth Prophet-preceptor, Guru Gobind Singh (1666-1708 A.D.), has also stated:

- 1. ਅਵਰ ਬਾਸਨਾ ਨਾਂਹਿ ਪ੍ਰਭ! ਧਰਮ-ਜੁਧ ਕੇ ਚਾਇ।<sup>46</sup> I cherish no other desire. I long only for the war of righteousness.<sup>46</sup>
- 2. ਧੰਨ ਜੀਓ ਤਿਹ ਕੋ ਜਗ ਮੈ,
  ਮੁਖ ਤੇ ਹਰਿ, ਚਿਤ ਮੈ ਜੁਧੂ, ਬਿਚਾਰੈ।
  ਦੇਹ ਅਨਿਤ ਨ ਨਿਤ ਰਹੈ,
  ਜਸੁ-ਨਾਵ ਚੜੈ, ਭਵਸਾਗਰ ਤਾਰੈ।<sup>47</sup>
  Blessed be he whose tongue lauds God
  and contemplates holy war in his mind.
  This perishable body shall not last.

So, let him through his self-sacrifice, sail on in the ship of glory. 47

Emphasising such an exalted concept of martyrdom and continuing with its glorious tradition, he fervently prayed to God:

ਦੇਹ ਸਿਵਾ! ਬਰ ਮੋਹਿ ਇਹੈ. ਸਭ ਕਰਮਨ ਤੇ ਕਬਹੰ ਨ ਟਰੋਂ। ਨ ਡਰੋਂ ਅਰਿ ਸੋਂ, ਜਬ ਜਾਇ ਲਰੋਂ. ਨਿਸਚੇ ਕਰਿ ਅਪਨੀ ਜੀਤ ਕਰੋਂ। ਅਰ ਸਿਖਹੋਂ ਅਪਨੇ ਹੀ ਮਨ ਕੋ. ਇਹ ਲਾਲਚ ਹੳ ਗਨ ਤੳ ੳਚਰੋਂ। ਜਬ ਆਵ ਕੀ ਅਉਧ ਨਿਦਾਨ ਬਨੈ, ਅਤਿ ਹੀ ਰਨ ਮੈ ਤਬ ਜਝ ਮਰੋਂ।<sup>48</sup> Grant unto me this boon, O God! that I may never refrain from righteous deeds. I may never have the fear of foes when I go to fight in the battle-field. and I may fight with confident faith in my victory. I may ever instruct my mind in such a way that in my heart of hearts I should always long to sing your praise. when the span of my life reaches its limits

I may pass away fighting heroically in the battle field.

<sup>46.</sup> Dasam Granth Sahib, Krishan Avtar, dt. 1688 A.D., St. No. 2491, p. 798.

<sup>47.</sup> Ibid., St. No. 2492, p. 798.

<sup>48.</sup> Ibid, Chandi Charittar Ukut Bilas, St. 233.

Thus. in Sikhism an intense desire for martyrdom has all along been regarded as a boon, a privilege and a thirst. 49 The lustre and dignity, the iov and triumph as well as the exalted status associated with it has even recently been observed in deliberate self-sacrifice of Sardar Darshan Singh Pheruman (1885-1969 A.D.) and Sant Jarnail Singh Bhindranwale (d. 1984). They who suffered voluntary or self-sought death for such common, noble and holy causes, have since remained precious objects of deep concern and veneration to the entire community. So much so that glorious martyrise in the form of holy shrines and grand memorials at the sites of their martyrdom have been raised not only of the Gurus but also of their devoted Sikhs to honour and commemorate their great martyrdoms. These have since become popular and revered places of pilgrimage and worship wherein their anniversaries are celebrated by huge gatherings with great reverence. Two such shrines commemorate, for instance, the martyrdom of Baba Deep Singh (1682-1757) in Amritsar, one of which is erected in the very precincts of Harmandar Sahib (Golden Temple) and the other in its neighbourhood and is called 'Shahidganj Baba Deep Singh Shahid'.

The sufferings and sacrifices of such valiant men and women who were brutally tortured to death, are also reverentionally remembered, their martyrdoms are recalled and honoured as under, in the daily prayer- individual as well as congregational supplication<sup>50</sup> ---- of the Sikhs all over the world:

ਪੰਜਾਂ ਪਿਆਰਿਆਂ, ਚੌਹਾਂ ਸਾਹਿਬਜ਼ਾਦਿਆਂ, ਚਾਲ੍ਹੀਆਂ ਮੁਕਤਿਆਂ ਹਠੀਆਂ, ਜਪੀਆਂ, ਤਪੀਆਂ, ਸਹੀਦਾਂ, ਮੁਰੀਦਾਂ ... ਦੀ ਕਮਾਈ ਦਾ ਧਿਆਨ ਧਰ ਕੇ, ਖ਼ਾਲਸਾ ਜੀ! ਬੋਲੋ ਜੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ! ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਸਿੰਘਾਂ, ਸਿੰਘਣੀਆਂ ਨੇ ਧਰਮ ਹੇਤ ਸੀਸ ਦਿਤੇ, ਬੰਦ ਬੰਦ ਕਟਵਾਏ, ਖੋਪਰੀਆਂ ਲੁਹਾਈਆਂ, ਚਮੜੀਆਂ ਉਤਰਵਾਈਆਂ, ਚਰਖੀਆਂ ਉਤੇ ਚਾੜ੍ਹੇ ਗਏ, ਆਰਿਆਂ ਨਾਲ ਚਿਰਾਏ ਗਏ, ਗਰਦਆਰਿਆਂ ਦੀ ਸੇਵਾ-ਸੰਭਾਲ ਲਈ ਕਰਬਾਨੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ.

<sup>49.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Vadhans, p. 580.

<sup>50.</sup> Which, according to Prof. Teja Singh, "bears the stamp of all that is best and most moving in Sikhism. It is the crystallization of the Sikh nation's history. It is a living monument of its greatness which generation after generation of the Sikhs will repeat to themselves to keep alive the old fire in their midst." See *The Sikh Prayer*, Amritsar-1956, p. 9.

ਧਰਮ ਨਹੀਂ ਹਾਰਿਆ, ਸਿੱਖੀ ਕੇਸਾਂ – ਸੁਆਸਾਂ ਸੰਗ ਨਿਭਾਈ, ਤਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਦਾ ਧਿਆਨ ਧਰ ਕੇ, ਖ਼ਾਲਸਾ ਜੀ! ਬੋਲੋ ਜੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ!<sup>51</sup> The five Loved Ones, the Guru's four sons,

the Forty saved and other holy and heroic men, saints and martyrs: remember their selfless and heroic deeds, and say, Vaheguru, Glory be to God!

Thinking of the heroic deeds and

sweet resignation of those men and women who suffered tortuous persecution and laid down their lives in the cause of faith,

Who, for instance, were beheaded,

Who suffered themselves to be cut up limb by limb; and had their scalps scraped off <sup>52</sup>

Who were shreded on the moving wheels

and were sawn or flayed alive

Who made supreme sacrifices

in the service of their holy shrines,

Yet did not utter a moan or a word of complaint, did not falter even for a while and remained steadfast in their Sikh faith to the last hair of their sacred tresses and to their last breath

Say, Vaheguru, Glory be to God!

This path-breaking concept of martyrdom and the glorious tradition evolved around it during the pontificate of Guru Nanak and his three spiritual successors, reached its climax with the death by extreme and unspeakable physical tortures of Guru Arjan Dev (1563-1606 A.D.), the Fifth in his apostolic line.

His life and death fully exemplified the above religious and ethical injunctions as well as the imperatives of this ideal concept of martyrdom. During his detention in Lahore for several days, he was kept hungry and awake, made to sit on a red-hot metal plate and take a dip in boiling water. Burning sand was poured over him in the

<sup>51.</sup> As published by the Shiromani, Gurdwara Parbandhak Committee, Amritsar in *Nitnem Te Hore Banian*, pp. 153-54.

<sup>52.</sup> Rather than allowing the removal of even a single long hair from their head.

scorching heat of summer and his blistered body was then immersed into the running cold water of the nearby river Ravi.

Describing this heart-rending event in his report, dated 25 September 1606, from Lahore to his home-country, Father Ferdinand Guerreiro, a contemporary Jesuit missionary, tells:

The King sent for the said Guru... handed him over to a rich gentile (called Chandu)... He gave every day new torments to the Saint. He ordered to give him much torture... he took away his food, he did him thousand and one dishonours. In that way their (Sikhs') good Pope died, overwhelmed by the suffering, torments and dishonours. 53

But Guru Arjan bore that inhuman treatment willingly and courageously with complete poise and fortitude, resigning to the will of God thinking of Him, repeating His name and reciting hymns in His praise, as recorded by another contemporary, Bhai Gurdas (1551-1636), the highly learned amanuensis of his manuscript of the Holy Book. Guru Granth Sahib (dt. 1604 A.D.), in his symbolic and highly meaningful poem, depicting the state of his soul thus:

ਰਹਿੰਦੇ ਗੁਰੂ ਦਰੀਆਉ ਵਿਚਿ, ਮੀਨ ਕੁਲੀਨ ਹੇਤੁ ਨਿਰਬਾਣੀ। ਦਰਸਨੁ ਦੇਖਿ ਪਤੰਗ ਜਿਉ, ਜੋਤੀ ਅੰਦਰਿ ਜੋਤਿ ਸਮਾਣੀ। ਸਬਦ ਸੁਰਤਿ ਲਿਵ ਮਿਰਗ ਜਿਉ, ਭੀੜ ਪਈ ਚਿਤਿ ਅਵਰੂ ਨ ਆਣੀ...<sup>54</sup>

As fishes are at one with the waves of the river,

so was Guru Arjan immersed in the River Divine.

As the moth merges itself into the flame at its sight,

so was the light of the Guru merged with the Light of God.

As the deer hears no sound

other than the music of the hunter's bell, So he had nothing in mind except the Word of God in the extremist hours of suffering.<sup>54</sup>

<sup>53.</sup> Guerreiro, Father Ferdinand, Annual Relations, 1606-1607, Part IV, Book III, Ch. V of 138-151 (r), Lisbon-1609; reprinted in Vol. II, pp. 366-70, Coimbra-1931; Gopal Singh, Dr., A History of the Sikh People, New Delhi-1979; 2nd. ed.1988, pp. 194-95; Jahangir and the Jesuists, translated by C.H. Payne, London - 1930, pp. 11-12.

<sup>54.</sup> Gurdas, Bhai, Varan, op. cit.; No. 24, St.23.

As if, Guru Arjan had anticipated all that and was fully prepared to suffer the ordeal for his convictions, as stated by himself two years earlier, while compiling *Guru Granth Sahib*, in verses such as the following:

ਸੇਵਕ ਕੀ ਓੜਕਿ ਨਿਬਹੀ ਪ੍ਰੀਤਿ;

ਜੀਵਤ ਸਾਹਿਬ ਸੇਵਿਓ ਅਪਨਾ, ਚਲਤੇ ਰਾਖਿਓ ਚੀਤਿ।

ਜੈਸੀ ਆਗਿਆ ਕੀਨੀ ਠਾਕੁਰ, ਤਿਸ ਤੇ ਮੁਖੂ ਨਹੀਂ ਮੋਰਿਓ;

ਸਹਜ਼ ਅਨੰਦ ਰਖਿਓ ਗ੍ਰਿਹ ਭੀਤਰਿ, ਉਠਿ ਉਆਹੂ ਕਉ ਦਉਰਿਓ।

ਆਗਿਆ ਮਹਿ ਭੂਖ ਸੋਈ ਕਰਿ ਸੂਖਾ, ਸੋਗ ਹਰਖ ਨਹੀਂ ਜਾਨਿਓ; ਜੋ ਜੋ ਹੁਕਮੂ ਭਇਓ ਸਾਹਿਬ ਕਾ, ਸੋ ਮਾਥੈ ਲੈ ਮਾਨਿਓ।<sup>55</sup>

Love of the servant of God

has remained constant till the last.

He served Him while living

and kept only Him in mind at departure...

He never turned his face away from His command.

He always rushed to carry it out,

while maintaining his poise with joy.

While obeying His command, he felt joy even in hunger and never discriminated between sorrow and joy. 55

He was so sure that :-

ਤਾਤੀ ਵਾਉ ਨ ਲਗਈ,

ਪਾਰਬੂਹਮ ਸਰਣਾਈ।

ਚਉਗਿਰਦ ਹਮਾਰੈ ਰਾਮ ਕਾਰ,

ਦਖ ਲਗੈ ਨ ਭਾਈ।<sup>56</sup>

As we are under the protection of God,

not a single whiff of hot air shall touch him.<sup>56</sup>

As the protective line of God's Name is drawn around us, no pain ever afflicts us. 56

He passed away, thus, in perfect peace of the spirit and abiding in His sweet will, on 30 May 1606 at the age of 43 years, fixing his mind on Him and repeating:

ਤੇਰਾ ਕੀਆ ਮੀਠਾ ਲਾਗੈ,

ਹਰਿ ਨਾਮੂ ਪਦਾਰਥੂ ਨਾਨਕੂ ਮਾਂਗੈ।<sup>57</sup>

<sup>55.</sup> Guru Arjan Dev in Guru Granth Sahib, Rag Maru, p. 1000.

<sup>56.</sup> Ibid., Rag Bilawal, p. 89.

<sup>57.</sup> Ibid., Rag. Asa, p. 394.

Whatsoever be Your will and doing, is ever sweet to me, O God! I yearn only for the boon of devotion to Your Name.<sup>57</sup>

Such a tortuous execution of Guru Arjan Dev was carried out according to *Taura-i-Changezi* (i.e. the Codal Book of Changez Khan) under specific orders<sup>58</sup> of the then Mughal Emperor, Jahangir (1569-1627), who stated as follows, in his memoirs on 19 June, 1606, just 20 days after the culmination of that most tragic event:

There lived at Gobindwal on the bank of river Beas a Hindu, named Arjan, in the garb of a pir and Sheikh. So much so that under its influence he had captivated the hearts of many simple-minded Hindus, nay, even of some foolish and stupid Muslims to adopt his ways and customs. He had noised himself about as a religious and worldly leader. They called him Guru, and from all sides and directions, fools and garbworshippers were inclined towards him and reposed full faith in him.

For three or four generations, they had kept this dukan-i-batil (shop of falsehood or vane traffic, i.e. the Sikh faith) brisk. For a long time the thought kept coming to me of either putting an end to this traffic or bringing him into the fold of Islam...

I ordered that he be brought into my presence. I gave over his houses, dwelling places and children to Murtza Khan<sup>59</sup> and having confiscated his property, I ordered that he be put to death with tortures.<sup>60</sup>

Hence, the Emperor was so alarmed at the increasing popularity and growing influence of the Guru among the Hindus and Muslims alike and the far-reaching spread of the Sikh movement<sup>61</sup> that he was

<sup>58.</sup> Passed by him after entering Lahore on 16th May, 1606.

<sup>59.</sup> Jahangir's Mir Bakhshi.

<sup>60.</sup> Jahangir, Nur-ud-din, Tuzuk-i-Jahangiri, Published by Nawal Kishore Press, Lucknow, p. 35; translated into English by A. Rogers and H. Beveridge, London 1909, reprint New Delhi-1989, pp. 72-73; Ganda Singh, Dr., 'The Martyrdom of Guru Arjan' in The Panjab Past and Present, Patiala-Vol. XII, April, 1978, p. 163.

<sup>61.</sup> As also observed in 1645 by a contemporary Muslim chronicler, Zulfikar Ardistani, known as Mohsin Fani, "During the time of each Guru, the Sikhs increased till in the (Cont...)

given the choice of accepting Islam or facing painful death with tortures (yasa and siyasat). The Guru spurning it, preferred to submit to the will of God and suffer death for the sake of religious belief and freedom of conscience, while vindicating the cause of truth and upholding human rights rather than yielding to the will of the newly crowned bigoted ruler<sup>62</sup>, instigated in the name of Islam and danger to the political stability of the empire, by Sheikh Ahmad Sirhindi (1569-1624) who titled himself as *Imam-i-Rabbani* and Guru Arjan as *Imam-i-Kufar*. It was he again who then congratulated Murtza Khan, the said Mir Bakhshi of Jahangir, and expressed his jubilation in the following words:

The execution of the accursed *kafir* of Goindwal at this time is a very good achievement, indeed, and has become the cause of a great defeat of the hateful Hindus. With whatever intention they are killed and with whatever objective they are destroyed, it is a meritorious act for the Muslims.

Before the *kafir* was killed, I had seen in a dream that the Emperor of the day had destroyed the crown of the head of *Shirk* (infidelity). It is true that this infidel was the chief of the infidels and a leader of the *Kafirs*.<sup>63</sup>

Guru Arjan, on the other hand, resolutely and boldly faced horrible persecution fulfilling the aforesaid ideal of Guru Nanak and setting thereby an example to the rest of the world as to how a man of God should mock death, and declaring at the same time:

> ਨ ਕੋ ਬੈਰੀ, ਨਹੀਂ ਬਿਗਾਨਾ, ਸਗਲ ਸੰਗਿ ਹਮ ਕਉ ਬਨਿ ਆਈ। <sup>64</sup> None is our enemy, Nor is anyone stranger to us. We are in cordial accord with one and all.<sup>64</sup>

<sup>(</sup>Cont...)

reign of Guru Arjan they became numerous and there were not many cities in the inhabited countries where some Sikhs were not to be found". (*Dabistan-i-Mazahib*, dt. 1645 A.D., Nawal Kishore Press, ed., Kanpur-1904, p. 234).

<sup>62.</sup> Smith, V.A., Akbar, Oxford-1926, p. 322; Sharma, Prin. S.B., Religious Policy of the Mughal Emperors, New York-1962, p. 71.

In his letter published in the Maktubat-i-Imam-i-Rabbani Hazrat Mujaddid Alf-i-Sani, Vol. I, pt. III, letter no. 193, pp. 95-96; Ganda Singh, Dr., Guru Arjan's Martyrdom, pp. 36-37.

<sup>64.</sup> Guru Granth Sahib, Rag Kanra, p. 1299.

His execution, instead of leading to the desired extermination of the Sikh religion, proved, according to Syed Muhammad Latif, "a great turning point in the history of the Sikh nation." It led to far-reaching consequences, set the phenomenon of martyrdom in its course and went a long way in transforming the character of the Sikh movement and giving rise to a glorious saga of untold sufferings and unprecedented sacrifices for safeguarding the faith and defending the basic human rights, proclaiming:

ਹੁਣਿ ਹੁਕਮੁ ਹੋਆ ਮਿਹਰਵਾਣ ਦਾ, ਪੈ ਕੋਇ ਨ ਕਿਸੇ ਰਵਾਣ ਦਾ; ਸਭ ਸੁਖਾਲੀ ਵੁਚੀਆ, ਇਹੁ ਹੋਆ ਹਲੇਮੀ ਰਾਜੁ ਜੀਉ। ਮੀਨ ਕੁਲੀਨ ਹੇਤੁ ਨਿਰਬਾਣੀ।<sup>66</sup> The gracious Lord has now

promulgated His Ordinances:

"None shall domineer over others or cause pain to them.

All shall abide in peace and joy

as the governance shall be gentle and compassionate.<sup>66</sup>

The martyrdom of Guru Arjan Dev was followed by the unique martyrdom of his own grandson and the Ninth Nanak, Guru Tegher Bahadur (1621-1675 A.D.), who too laid down his life in 1675 at Delhi under the specific orders of Jahangir's grandson, Emperor Aurangzeb (1616-1707 A.D.), 67 "whose efforts", according to Syed Muhammad Latif, "were directed to converting the whole world to the Mahomedan faith" and who unsuccessfully "urged the Sikh Guru to embrace Mahomedanism." The Guru laid down his life so valorously at the altar of *Dharma* for raising a forceful voice against the Emperor's religious fanaticism, communal bigotry, persecutory zeal, repressive

<sup>65.</sup> Latif, K.B. Syed Muhammed, History of the Punjab, from the Remotest Antiquity to the Present Time, dt. Jhang-1889; Calcutta-1891, p. 254.

<sup>66.</sup> Guru Arjan Dev in Guru Granth Sahib, Rag Sri, p. 74.

<sup>67.</sup> According to a contemporary account written within twenty-two years of the momentous event, "Guru Tegh Bahadur having been kept a prisoner... was executed under the orders of the Emperor Alamgir in 1086 al-Hijri, 11 November 1675". (Bhandari, Munshi Sujan Rai, Khulasat-ut-Tawarikh, completed in 1697 A.D., p. 70).

<sup>68.</sup> Latif, History of the Punjab, p. 260; Edwards, S.M. & Garrette, H.L.O., The Mughal Rule in India, London-1930; Delhi-1956, p. 114.

policies and tyrannical measures, adopted on a comprehensive scale to annihilate all traces of diversity among various culture-groups and eliminate Hinduism altogether<sup>69</sup> in a deliberate effort to change thereby the entire face of the sub-continent into a Muslim State.

Guru Tegh Bahadur himself volunteered to sacrifice his life in order to defend the fundamental rights of the people, to protect their faith and belief and to vindicate, by his heroic and altruistic action, the freedom of faith, conscience and worship which were being denied to them. He embodied in himself the undaunted spirit of supreme sacrifice in the pursuit of such lofty ideals and eternal values by which humanity must always live, described as under by Guru Gobind Singh (1666-1708), the illustrious founder of the *Khalsa*:

ਤਿਲਕ ਜੰਞੂ ਰਾਖਾ ਪ੍ਰਭ ਤਾਕਾ, ਕੀਨੋ ਬਡੋ ਕਲੂ ਮਹਿ ਸਾਕਾ। ਸਾਧਨ ਹੇਤਿ, ਇਤਿ ਜਿਨਿ ਕਰੀ, ਸੀਸ ਦੀਯਾ ਪਰ ਸੀ ਨ ਉਚਰੀ। ਧਰਮ ਹੇਤ ਸਾਕਾ ਜਿਨਿ ਕੀਆ, ਸੀਸੁ ਦੀਆ ਪਰੁ ਸਿਰਰੁ ਨਾ ਦੀਆ ।... ਠੀਕਰ ਫੋਰਿ, ਦਿਲੀਸ ਸਿਰਿ, ਪ੍ਰਭਪੁਰ ਕੀਯਾ ਧਯਾਨ। ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸੀ ਕ੍ਰਿਆ, ਕਰੀ ਨਾ ਕਿਨਹੂੰ ਆਨਿ। The Divine Master (i.e. Guru Tegh Bahadur)

protected their<sup>70</sup> religious right to apply frontal caste-marks and wear sacred threads.<sup>71</sup>

He performed thereby

a great feat in this age of darkness.

He went to the utmost limit<sup>72</sup>

for the sake of the men of faith.

He gave away his head

without uttering even the whisper of a groan.

He endured this unique martyrdom

for the cause of Truth and protection of Faith.

He readily offered his head for sacrifice

but did not give up his ideal and conviction...<sup>73</sup>

<sup>69.</sup> See Akhbarat, 13th year, sheet 17, as rendered into English and published by Dr. Sir J.N. Sarkar in his History of Aurangzeb, Vol. III, Calcutta-1928, p. 283; see also Khushwaqt Rai, Munshi, Tawarikh-i-Sikhan (dated 1811 A.D.), Manuscript preserved in the Punjab State Archives at Patiala, ff 24-26; Edwards and Garrette, The Mughal Rule in India, p. 114.

<sup>70.</sup> That is, of the Hindus.

<sup>71.</sup> That is, their religious sacraments.

<sup>72.</sup> That is, made such a unique and supreme sacrifice.

<sup>73.</sup> In the freedom of conscience and worship for everybody.

Breaking the pot-sherd of his body on the head of the monarch of Delhi, <sup>74</sup> he departed for the Abode of God.

No one has ever performed

a deed as noble and great as Tegh Bahadur. 75

Guru Tegh Bahadur's only son, Guru Gobind Singh, the Tenth Master, his four princely grandsons, five beloveds, forty liberated souls and thousands other noble, devoted and steadfast men and women followed the trail blazed by Guru Arjan Dev's great and matchless martyrdom. In the face of unspeakable sufferings and supreme sacrifices, they kept their faith unsullied and the Sikh spirit undefiled under the most trying circumstances, praying and singing in chorus:

ਜਾਨ ਜਾਏ ਤਾਂ ਜਾਏ, ਮੇਰਾ ਸਿਖੀ ਸਿਦਕ ਨਾ ਜਾਏ। Let my life go, let my body perish But let not, my faith shake or shatter.<sup>76</sup>

If this is correct that the 'martyrs of a religion usually arise from persecution' and that 'the blood of the martyrs is the seed of the church'. Sikhism and its tradition of martyrdom is a superior and standard example of this unique phenomenon of human nature. Hence, says Dr. Geden, "Perhaps the most striking example in India of the effect of a cruel persecution in consolidating and defining the religious life of country is that of the Sikhs... who found themselves brought into conflict with the dominant power of the Mughal emperors and were forced, in self-defence, to take up arms and maintain their existence and religious liberty... They were confronted with the alternative of acceptance of the formula and creed of the ruling faith or destruction. They refused to submit to either, but endeavoured rather to maintain their freedom and rights with the sword. The persecution which ensued had the effect of welding a community and organisation, in its origin purely religious, into a militant order and nation of soldiers, tencious of military might and norms no less than of creed and faith.<sup>77</sup>

<sup>74.</sup> That is, his contemporary Mughal Emperor, M.M. Alarngir Aurangzeb.

Guru Gobind Singh in Dasam Granth Sahib, p.70, Bachittar Natak, Anandpur Sahib-1698 ch. 4, sts. 13-15.

<sup>76.</sup> A very popular adage usually sung in chorus by the Sikhs while preparing or heading for a morcha or movement.

<sup>77.</sup> Geden, A.S., in Vol. IX of The Encyclopaedia of Religion and Ethics, p. 764.

Thus the martyrdoms of Guru Arjan Dev (in 1606 A.D.), Guru Tegh Bahadur (in 1675 A.D.), Guru Gobind Singh's four princely sons (in 1705 A.D.) and his own life-long struggle and martyrdom (in 1708 A.D.) as well as those of their hundreds of thousand dedicated disciples, ever since, have made a lasting imprint on the Sikh concept, doctrine, object and ideal of martyrdom and have also set such examples for mankind, in general, and Indians, in particular, which are unparalleled in the religious, ethical and social chronicles of the world.

## UNDERSTANDING EARLY SIKH IDEA OF MARTYRDOM

Dr Nazer Singh\*

'What is the relation of man to the Supreme'? Ernest Trumpp dealt with this question in his not so popular a translation of some *Ragas* of the *Adi Granth*. Trumpp was, it needs to be noticed, looking for a 'science' of Sikhism. His question was about the position of Guru Nanak viz-a-viz God as well as his own followers, the Sikhs. It had a direct bearing for the image and self-image of the Sikh community as well. <sup>2</sup>

Trumpp found that the 'Old Janam-Sakhi' said that "Nanak was called to the threshold of God and solemnly installed as Guru." No 'proof' of his Divinity was, however, given by Guru Nanak in the Granth Sahib, pointed out Trumpp. Yet the translator recorded how the idea that Nanak was the 'true Guru' had been an open secret of Sikh philosophy and practice. Trumpp was quick to add that the successors of Guru Nanak took this idea as 'self evident'. Guruship in fact did away the necessity for Guru Nanak to give, and for his successors and their followers to ask for, 'the proof' of Nanak's oneness with the Supreme Lord. In support of his version Trumpp quoted the first and the fifth Gurus. Guru Arjan declared that the Guru "is the very fullness of Hari himself."

<sup>\*</sup> Reader in History (CC), Punjabi University, Patiala.

<sup>1.</sup> Dr. Ernest Trumpp, The Adi Granth (Munshiram Manoharlal: 1977) cviii.

Trumpp was aware of the issue of Sikh identity but did not realize its significance for his own work as well as for the relationship between the Sikhs and the British Empire—Nazer Singh.

<sup>3.</sup> Trumpp, op. cit.

<sup>4.</sup> *Ibid*.

<sup>5.</sup> Ibid.

<sup>6. &</sup>quot;It is everywhere presupposed as self/evident that he is true Guru, and he never takes the slightest pain to prove it. The following Gurus in their turn appeal to Nanak that he had instituted a successive initiation into the Guruship, and dispense therefore with every proof", wrote Trumpp, See, op. cit.

<sup>7.</sup> Trumpp, Ibid., note: 04.

<sup>8.</sup> Ibid., cviii.

If 'proof' or 'witness' are essentials of the idea of martyrdom as the Christian and Islamic tradition do claim<sup>9</sup> then Sikh theology is relatively more open to the martyrs. Because every Sikh inspired by the Guru and ready to sacrifice himself for his faith is qualified to become a martyr. Martyrdom for a Sikh is an opportunity to demonstrate his divine status. But this chance is seized by him. Moreover, this opportunity comes to him because he, as a Sikh, has already chosen a path of self-denial by living in accordance with God's hukam for others.

A recent study on the genesis and role of martyrdom in Sikhism had stressed the significance of certain historical events for the popularization of martyrdom as an idea. We are told that the Sikhs adopted the word Shahid from the multi-religious/cultural and linguistic environment of north-India produced by Islam's encounter with the local folk traditions. For example, Shahid in the bani of Guru Nanak referred either to the popular Muslim martyrs or 'the benign and malevolent beings' whose beneficial and curative powers were sought out by the people cutting across the religious boundaries. By this way, this study denied an originality to the Sikh concept of martyrdom by refusing to ground it in the theology begun by Guru Nanak. But this was not the only way to do it. Another way was to situate it in Sikh politics and historiography since the 18th century, especially during the colonial phase (1872-1925).

We are referring to Louis Fenech and his thesis. He noticed that Sikh scholars under the influence of Singh Sabha used the 'histories' of the martyrs to proclaim and establish the uniqueness of Sikh thought and social order to make it separate from the Hindus. <sup>12</sup> Doing so the Sikh scholarship had yoked the idea of martyrdom to the ideal of Sikh identity. In this process, there emerged not only a 'Rhetoric of Martyrdom' <sup>13</sup> but also the martyrological interpretation of Sikh history. Further, the idea of martyrdom was reshaped: it became exclusively Sikh in the religious or theological sense. Moreover, the Singh Sabha's interpretation of Sikh history made martyrdom and identity consubstantial for the modern Sikhs by giving these two concepts a

<sup>9.</sup> Louis E. Fenech, Martyrdom in the Sikh Tradition (Oxford: 2000), p. 03.

<sup>10.</sup> Ibid. passim.

<sup>11.</sup> Louis E. Fenech, op. cit., p. 04.

<sup>12.</sup> See, Louis E. Fenech, op. cit., pp. 4-6, 18-19, 189-213, 228-229.

<sup>13.</sup> Ibid., pp. 15-18.

monogenesis<sup>14</sup> through a particular construction of the past.

The monogenesis of identity and martyrdom was, we are told, traced to the *Nanak bani* by interpreting the Holy scriptures in terms of 'the liberation theology'. <sup>15</sup> Consequently, we had an interpretation that was extremely ideological, consciously designed and successfully executed as if a (political) strategy. It produced a philosophy and method of Sikh history popularized by the Sikh publicist, through journalism and Sikh education systems. <sup>16</sup> Centred on the rhetoric of martyrdom, it performed certain (political) functions. It had social consequences as well.

Through this rhetoric, continued Fenech, Sikhs (non-Sikhs) were finally persuaded to see themselves as a community distinct from all others, a community known above all else for its ability to 'sacrifice for the sake of righteousness'. <sup>17</sup> The rhetoric of martyrdom was, thus, also a technique of transcendence having the soteriological as well as sociological import. Soteriologically, the motif of *Kurbani* helped to bring the Sikhs closer to *Akal Purakh*. <sup>18</sup> Sociologically, it aided in the creation of 'a sacred community' whose members were raised above the members of all others. <sup>19</sup>

When did soteriology enter the Sikh thought? Fenech did not face this question. But he presented it as if it became operative in Sikh life and history in the modern times. We know the Sikh thought was marked by soteriological shade by its very origin. <sup>20</sup> Majh Kee Var of Guru Nanak says that its author was 'accepted' by God and given the nam to preach and practise it. The idea is again stressed in the Adi Sakhian, "God was Nanak; Nanak, God", reads the Adi Sakhian.

<sup>14.</sup> See, Fenech, Chapter Three.

<sup>15.</sup> Ibid., pp. 64-72.

<sup>16.</sup> See, Louis E. Fenech, op. cit., pp. 189-213.

<sup>17.</sup> Ibid., p.228.

<sup>18.</sup> Ibid., pp. 228-29.

<sup>19.</sup> Ibid., p. 229.

<sup>20.</sup> The genesis and role of Sikh Soteriology has been summed up by S.S. Hans, "The purpose of the Janamsakhi narrators was to set forth a soteriological interpretation of the life of Guru Nanak. This interpretation... expressed in anecdote, in discourse, and in an occasional declaration of faith. A part of the intention was evidently the conversion of others to the same interpretation; an even greater part was obviously the confirming and strengthening of the faithful." See, W.H.McLeod, Early Sikh Tradition: A Study of the Janam-Sakhis, (Oxford, 1980), p. 293. S.S. Hans 'reviewed' this work of McLeod in Journal of Regional History, Vol. I, 1980, p. 184.

As for the idea of 'a sacred community' or the divinity of the Sikhs is concerned, it was inbuilt in the Sikh concept of Guru. Historically, its clear manifestation was the doctrine of Guru Granth and Guru Panth. Theologically, Guru Nanak adopted Lehna as his 'Guru'. Was not Sangat 'a sacred community'? Is not Sangat as old as the sabd and sakhi? Fenech had missed this aspect of Sikh history and philosophy.

The Sikh notion of 'a sacred community' was well developed by Guru Arjan's time. In his *Rag Majh*, he raised many questions and answered them. Two of the questions were: "Who is free (liberated), who is bound?" "Who is endowed with (divine) knowledge, who is the teacher (of it)?"<sup>22</sup> His answer was:

"The disciple is free, the disciple is bound (to Hari)
"The disciple is endowed with (divine) knowledge,
the disciple is teaching.

"The disciple, as householder (or) living lonely, is blessed, the disciple attains (his i.e. Hari's) value, Sir!"<sup>23</sup>

A prominent feature of Guru Arjan's verse is the glorification of the *sadh-sang*. 'The society of the pious' is the Lord's asylum.<sup>24</sup> This is an 'asylum' where one could drink the nectar-name (*amrit-nam*). And the nectar is both Guru's word and his sight. The sight (*darsan*) works wonders. *Rag Gauri* reads:<sup>25</sup>

"The dry ones are made green in a moment.

"Having got sight of the nectar they are vivified" "Pause"

"The afflictions are cut-off by the perfect guru, the God."

"On his worshippers his own worship is bestowed."

The Guru is worship. His 'company' is a place of worship and an assembly for worship.

Another merit of 'the society of the pious' is that it enables one to adore the Lord fearlessly.<sup>26</sup> Guru Arjan and his Sikhs were in God's 'sanctuary'.<sup>27</sup> The worshipable Sikhs (sadhs) were praised by Guru

<sup>21.</sup> Since Guru Nanak's Mission had a Divine sanction behind it so it was natural for his following to imagine itself as 'sacred'.

<sup>22.</sup> Trumpp, op. cit., p. 182.

<sup>23.</sup> Ibid.

<sup>24.</sup> Ibid., p. 271.

<sup>25.</sup> Trumpp, op. cit., p. 271.

<sup>26.</sup> Ibid., p.289.

<sup>27.</sup> Ibid.

Arjan in the following words:

"I am a sacrifice to him, whose support the name alone is.

- (1) "How great shall be counted the grandeur of those men, who are imbued with love to the supreme Brahm?
- (2) "Happiness, tranquility and joy are with them, no other donor is equal to them." 28

The 'saints' (Guru's Sikhs) are donors to a mission. They "are come to rescue the world".<sup>29</sup> In fact, they are the *parupkaries*.<sup>30</sup> He who thirst for their 'sight' or falls on their 'asylum' is saved.<sup>31</sup> They are the society of saints that fulfills his desire.

Gauri guareri of the fifth Guru takes the nam as 'treasury'. Sabd in Rag Gauri reiterates it. There is something autobiographical in Gauri guareri. Bani of the 3rd and the 4th Gurus proved for Guru Arjan as a big spiritual and social capital. Guareri says:

"We are rich and opulent by the true name.

"We sing the praises of Hari with natural ease."

(1) "When I opened and saw the treasury of (my) father and grand father:

"Then the treasure was put into my heart."

(2) "With gems and rubies,

the value of which cannot be estimated.

(My) store-rooms are filled,

they are inexhaustable and cannot be weighed."33

Here is an echo of the making of Sikh Scripture. It needs to be recalled that the *Adi Granth* was called *Darbar Sahib*. With Guru Arjan Amritsar entered Sikh History.

Sangat is commanded to join the feast of 'the word'.<sup>34</sup> The feast is the source of devotion. It is a witness to the devotee's raised or high status. He is an authorized person or authority doing the nam. Gauri guareri concludes:

<sup>28.</sup> Ibid., pp.297-98.

<sup>29.</sup> Ibid., p.298.

<sup>30.</sup> Ibid.

<sup>31.</sup> Trumpp, op. cit., p. 299.

<sup>32.</sup> Ibid., p.262.

<sup>33.</sup> Ibid.

<sup>34.</sup> Ibid.

"Having met together, O brother,

let us eat and spend (the treasures)"

"They do not become diminished, they are (rather) increased." Nanak says:

on whose forehead he causes (this) decree to be written: "Him he applies to this treasury." 35

In Guru Arjan's verse a devotee or the practitioner of *nam* is both the Lord and the Servant. Love makes the two inseparable from each other. It is power of the love / service that "the Lord is in subserviency to his servant." It is by the order of the Lord that the servant is put into his service. The servant's enrolment happened "after his fetter is cut off." He "does that, which pleases to the Lord, within (in his heart) he is a servant, outwardly he is a Lord, O! dear."

The 'lord-servant' has another characteristic. He is governed from within.<sup>39</sup> Sukhmani says:

"His (God's) sight is fruitful; beautiful is the form of Hari."

"Blessed is (his) service, approved of (his) servant."

"The inward governor, the primeval divine male,"

"In whose heart he dwells, he becomes exalted."

"Death does not come near him."40

There is a hymn on determination that leads to Raj Yog. In Rag Asa, Guru Arjan says:

"I am firm, firm in (my) mind."

"Forest and house are the same (to me)."

"Within (me) is (my) one beloved."

"Outside I view (him) as many."

"I practise the Raja Yoga."

"In the world I am not of the world, O friend, says Nanak."41

The mind of the dedicated disciple has many more qualities. Without using the term 'Raj Yog', Guru Nanak described it in detail. Rag Asa, Mah I, Astpadi X, reads:

<sup>35.</sup> Trumpp, op.cit., p.262.

<sup>36.</sup> Ibid., p.141.

<sup>37.</sup> Ibid.

<sup>38.</sup> Ibid.

<sup>39.</sup> Ibid, p.420.

<sup>40.</sup> Ibid.

<sup>41.</sup> Trumpp, op. cit., p.573.

"The disciple mutters the name (his) mind is beautiful.

"The mind (of the disciple) is indifferent to the world and abandoning egoism.

"This mind (of the disciple) is a King, a hero in battle."
"This mind (of the disciple) is fearless by the name"

"By the disciple other affections and tastes are abandoned"
"This mind of the disciple is intent on devotion"

"Having known himself he becomes formless."42

Heroism, militancy or kingship are thus rooted in devotion, contemplation and determination of the disciple. In fact, the discipleship is made up of these merits. In Asa, Mahala V, Chant; Ghar iv, such a mind or mental state is represented by 'Majith colour'. As The same chant refers to the 'liberated whilst in the body' (Jivan Mukta). Key to liberation is 'love' or bhakti. This love relationship expresses itself by the following metaphors employed by Guru Arjan is Asa, Chant. Ghar iv: As

- 1. "As the fish is enamoured with the water, so is Nanak intoxicated with Hari."
- 2. "As the Chatrik asks for a drop (of rain), so Hari is dear (to) Nanak".

  The list of the metaphors in Asa, Chant, Ghar, viii adds the following to the above two:
- 3. "The black bee is humming about, the black bee is humming about.

  Oh! it is intoxicated with the scent of the nectar-juice of the flowers, Oh! it is binding itself by (its) love to the lotus."
- 4. "It faces the arrow, it faces the arrow, Oh! the deer offers up heart, body and life, Oh! it is pierced easily while listening (to the melodious sound of the hunter's bell). 46

The metaphors of fish and water, *Chatrik* and the rain-water, moth and the candel, black-bee and the flower, and the deer and

<sup>42.</sup> Ibid., p.583.

<sup>43.</sup> Ibid., p.625.

<sup>44.</sup> Ibid.

<sup>45 .</sup> Trump, op.cit., p.625

<sup>46.</sup> *Ibid.*, p.634.

hunter's bell were used by Bhai Gurdas also.<sup>47</sup> The scholars show that he did so by his *Var* 24:23 and maintains that in this *Var* the Bhai refers to the martyrdom of Guru Arjan and its significance.<sup>48</sup> For the few of them this portion of the *Var* presents the salients of the fifth Guru's life towards its end.

From a recent work, Bhai Gurdas, in fact, emerges as "a window to look into Guru Arjan's life and his contemporary environment, in which the Sikh movement grew rapidly." At the same time we are told that the Bhai through his *Var* 24:23 inscribed primarily "the last will of the Guru..." His focus was not "on the circumstances that were responsible for his arrest by the Mughal authorities." 51

Was there anything like the last will of the Guru? What was this will? The Var 24:23 refers to the Guru's speech. Bhai Gurdas wrote that, "Like the yearning cry of a rain-bird (babiha), he spoke to his disciples that the Guru's teachings should never be forsaken. The blissful state of equanimity (Sahj Samadhi) can be attained only in the delight of spiritual love (piram rasu), in the company of the holy, through the teachings of the Guru." Pashaura Singh presents this babiha-like speech as Guru Arjan's "parting message to his disciples..." 53

How does the Asa Chant of the fifth Guru use the metaphor of rain-bird? Chant says, "As the Chatrik asks for a drop (of rain) so Hari is dear (to) Nanak." The drop of water, goes the verse, has pacified the heat of the body. So Chant records that the meeting of the bird (Guru/disciple) with rain-water (God/nam) has, in fact, changed the very existence of the two in the meeting. Asa Chant, glorifies contemplation and records the psychological power of the nam including its cooling effect and regenerating quality.

Bhai Gurdas interpreted Asa, Chant to make it explain the

<sup>47.</sup> See, Pashaura Singh, Life and Works of Guru Arjan (Oxford: 2006), p. 40.

<sup>48.</sup> Louis E.Fenech, op.cit., pp. 137-38, note II.

<sup>49.</sup> Pashaura Singh, op. cit., p. 41.

<sup>50.</sup> Ibid., p.40.

<sup>51.</sup> Ibid.

<sup>52.</sup> Quoted in Pashaura Singh, op. cit., p.40.

<sup>53.</sup> Pashaura Singh, op. cit., p.41.

<sup>54.</sup> See, Trumpp, op. cit., pp. 625, 634.

<sup>55.</sup> Ibid., p. 634.

<sup>56.</sup> Ibid., note 03.

significance - the significance as he saw it himself - of the Guru's death for the Sikhs and their discipline. At his hands the meaning of the metaphors expands: it enlarges from a disciple's love to the wisdom and restraint of a disciplinarian. Speaking in the language of Guru Arjan, Bhai Gurdas suggests a definite pattern of behaviour to be observed by the Sikhs after May 1606. The suggested 'code' is based on devotion and dedication to 'spiritual love' personified by the (fifth) Guru. It aims at showing the way to attain 'the blissful state of equanimity'. 57 This bliss was achievable "in the company of the holy, through the teachings of the Guru. "58 In short, Bhai Gurdas used the death of Guru Arjan to glorify the idea of fidelity to the Guru, to highlight the relevance of Sadh-Sang and to reinforce the message of the Gurus. It was achieved by changing the context of the metaphors. Be as it may, Bhai Gurdas idealized the life and death of Guru Arjan into martyrdom by presenting them "as those of a hero's." 59 Had not Guru Nanak described a dedicated disciple as 'the hero in battle'? Guru Arjan Dev himself has written:

"When water and milk are placed over a fire, the water allowth not the milk to burn; O men in that way love God."

"As the bumble-bee becometh entangled and intoxicated by the odour of the lotus, the leaveth it not even for a moment."

"So relax not a we thy love for God; dedicate to Him all thine ornaments and enjoyments."

"Man in the company of saints hath no fear of what is called the way of death where wailings are heard."<sup>60</sup>

<sup>57.</sup> Bhai Gurdas quoted in Pashaura Singh, op. cit., p.40.

<sup>58.</sup> *Ibid*.

<sup>59.</sup> Ibid., p.41.

Max Arthur Macauliffe, The Sikh Religion, Vol. III and IV (rpt.) (Satvik Books, 2000), p. 318.

## IMAGE OF GURU ARJAN DEV IN WESTERN HISTORICAL WRITINGS

Dr K.S. Bajwa\*

For any meaningful interpretation and appreciation of the life and achievements of Guru Arjan Dev as perceived by the Europeans, it is pertinent to know their writings in totality rather than their isolated observations, as has been done by many historians of the Punjab in general and of the Sikhs in particular, for a number of reasons. However, Father Jerome Xavier, a Jesuit, writing from Lahore nearly four months after the martyrdom of Guru Arjan Dev observed, when the Prince (Khusro) came flying from Agra, he passed where a gentile called (Goru) Guru, who amongst the gentiles is like a Pope amongst us. He was held a saint and was as such venerated; because of this reputation of his and because of his high dignity, the Prince went to see him, desiring, as it seems, some good prophecy. He gave him the good news of his new reign, and gave him a tikka (otria) on his forehead; although this man (the Guru) was a gentile and the Prince, a Moor; to the pontiff it seemed that it would be good to give this symbol peculiar to gentiles, as a sign of success in his undertaking; as the Prince was the son of a gentile woman and because of the Prince's opinion of his saintliness."

<sup>\*</sup> Reader, Punjab Historical Studies Department, Punjabi University, Patiala.

Father Jerome Xavier wrote a letter in Portugese on September 25, 1606 from Lahore to his provincial superior at Goa. The substance of it was reproduced by Father Fernao Guerreiro, S.J., in his Relacao Annual das Coisas que Fizeram os Padres da Compenhia de Jesus nas Partes da India Oriental, Printed at Lisbon in Portugal in 1609 (New edition, 3 Vols., Coimbra-Lisbon, 1930-42); An English translation of the relevant portion of this letter is given by Mr. John A. D'Silva in his article: "The Rebellion of Prince Khusro, according to Jesuit sources", Published in the Journal of Indian History, Vol. V.1927, p. 278; also in C.H. Payne's Jahangir and the Jesuits (The Broadway Travellers Series) pp. 11-12; Ganda Singh, (ed.), Early European Accounts of the Sikhs, Indian Studies Past and Present, Calcutta, 1962, pp. 45, 48-49; See also; Amandeep Singh Madra & Paramjit Singh (eds.) Sicques, Tigers or Thieves, Palgrave Macmillan, New York, 2004, p.3.

'The King (Jahangir) came to know of this and after having imprisoned the Prince, he ordered for the said Guru (Goru) to be brought. Having him imprisoned, some gentiles interceded for their saint; finally they managed to get him sentenced to a hundred thousand cruzados, a petition of a rich gentile who remained his guarantor. This individual took care that either the king (El-Rei) annul this sentence or the saint have or at least negotiate that money; but in all he got frustrated; and he seized from his poor Pope everything he could find not sparing his clothes nor the clothes of his wife and sons; and seeing that all of this was not enough, as the gentiles do not have loyalty towards neither Pope or father regarding money, each and everyday he gave new affronts to the poor saint. He ordered him to be beaten many times with shoes on his face and forbade him to eat, so that he (the Guru) would give him more money, as he was not willing to believe that he did not have it, but he did not have it nor did he find anyone. who would give it to him; and thus amongst many trials, pains and torments given by the ones who ordered him, the poor Guru (Goru) died. The guarantor tried to save himself, but he was imprisoned and killed after they have taken everything they could find.'2

Inspite of being brief, this letter is very significant as it denotes many things relating to Guru's position among the contemporary Sikhs as well as non-Sikh world. Besides, it indicate the alleged cause and mode of Guru's martyrdom. For instance, it asserts Guru's association with the rebel Prince, Khusro. It signifies that the Guru was not tortured to death by the Mughals, as is emphasized in Sikh tradition but was murdered by a "gentile" who stood credit for the Guru's fine of 100,000 cruzados. This is, however, contradictory to Jahangir's own assertion in his Tuzuk-i-Jahangiri, that refer to a clear order to be 'put to death with tortures.'3 Xavier's claim that this 'gentile' murdered the Guru after the surety could not be returned to him, is in part corroborated by the other contemporary account, namely, Dabistan-i-Mazahib, which quiet clearly mentions the method of torture as being inflicted by the collectors' and hastening the eventful demise of the Guru. 4 However,

<sup>2.</sup> Amandeep Singh and Paramjit Singh, Ibid., p. 7; Ganda Singh, Ibid., pp. 48-49.

<sup>3.</sup> Ganda Singh, Ibid., p. 46.

<sup>4.</sup> When after the capture of (Prince) Khusrau, His Majesty King Jannat Makani Nuruddin Muhammad Jahangir punished and mulcted Guru Arian Mal, on account of (Cont...)

Father Xavier's comments that Guru Arjan Dev was the equivalent of the Pope deserve an exceptional attention. The use of such a strong and unusual comparison from a European shows how important the influence of the Guru was. During the life time of Guru Arjan Sikhism's influence was not just restricted to the Punjab but extended to all parts of Northern India. Many *Udasi* and *Nirmala* establishments throughout Northern India are clear proof of that influence. In fact, it seems that Sikhism, at this point of Sikh history had much more influence than most official historiographies, Indian or Western, would let us believe. 6

A.L.H. Polier writing about the Sikhs in 1780 did not even mention the name of Guru Arjan. Charles Wilkin, who visited Takhat Patna Sahib in 1781, does refer to the Sikh scripture, the compilation of which he attributes to Guru Nanak Dev. But he too have not mentioned even the name of Guru Arjan. James Brown writing in 1788 observed that Gooroo Arjan who wrote the Gurhnt (Granth), now generally followed as the rule of discipline.

Writing in 1790, George Forster observed that Guru Arjan succeeded his father Guru Ram Das in 1581. "He incurred the displeasure of a Hindoo (named Chaundoo) favoured by Jahangir, was committed by that Prince to the persecution of his enemy; and his death which happened in the year 1606 at Lahore, was caused, it is said, by

<sup>(</sup>Cont...)

his having prayed for the welfare of Prince Khusrau, the son of His Majesty Jannat Makani, who had rebelled against his father and a large amount was demanded from him (Guru Arjan), he found himself powerless to pay it. He was tied up and kept (in the open) in the desert around Lahore. He gave up his life there, owing to the strong sun, summer heat and injuries inflicted by the collectors'; Irfan Habib (trns.), "Sikhism and the Sikhs 1645-46: From 'Mobad', Dabistan-i-Mazahib", in Sikh History from Persian Sources (eds. J.S. Grewal & Irfan Habib, Tulika, New Delhi, 2001, p. 67).

<sup>5.</sup> Author of the Dabistan-i-Mazahib states that in every mahal (each Guru's reign) the Sikhs increased in numbers, till the reign of Guru Arjan Mal, they became very numerous, not many cities remained in the inhabited region where the Sikhs had not settled in some number. Irfan Habib, Ibid., p.66.

<sup>6.</sup> Amandeep Singh and Paramjit Singh, Ibid., p.6.

<sup>7.</sup> A.L.H. Polier, "The Siques", Ganda Singh, Ibid., pp. 55-64.

<sup>8.</sup> Charles Wilkins, "The Seeks and their College at Patna," Ganda Singh, *Ibid.*, pp. 71-75

Major James Browne, "History of the Origin and Progress of the Sicks," Ganda Singh, Ibid.,p. 22.

the rigour of confinement." <sup>10</sup> Thus, Forster attributes the martyrdom of Sri Guru Arjan Dev to the enemity of Chandu Shah, who was favoured by Jahangir. But he does not mention the cause of the enemity and the reason of his being favourite of the Emperor. However, the Guru died due to 'the rigours of confinement'.

John Malcolm holds that the most significant achievement of Guru Arjan Dev during his life time was the compilation of 'the Adi Granth or the first sacred volume of the Sikhs'. No doubt, beginning in this direction had been made by Guru Nanak, for 'it was partly composed by Nanac and his immediate successors, but received its present form and arrangement from Arjunmal, who blended his own additions with what he deemed most valuable in the compositions of his predecessors'. Furthermore, 'it is Arjan, then, who ought, from this act, to be deemed the first who gave consistent form and order to the religion of the Sikhs.' This act of his went a long way in uniting the Sikh 'nation more closely and increasing their numbers'. However, it 'proved fatal' to him. For, says Malcolm, the 'jealousy of the Mahommedan government was excited, and he was made its sacrifice'. The mode of his death, which happened in the year of Christ 1606 and of Samvat 1663, is related very differently by different authors, but several of the most respectable agree in stating, that his martyrdom, for such they term it, was caused by the active hatred of a rival Hindu zealot, Dunichand Cshatriya, whose writings he refused to admit into the Adi-Granth, on the ground that the tenets inculcated in them were irreconcilable to the pure doctrine of the unity and omnipotence of God, thought in that sacred volume.' This man, according to Malcolm, 'had a sufficient influence with the Mohammedan governor of the province to procure the imprisonment of Arjan: who is affirmed, by some writers, to have died from the severity of his confinement, and by others to have been put to death in the most cruel manner. In whatever way his life was terminated, there can be no doubt from its consequences, that it was, considered by his followers, as an atrocious murder, committed by the Mohammedan government; and the Sikhs who had been, till then,

George Forster, "Journey from Bengal to England, Through the Northern Parts of India, Kashmir, Afghanistan and Persia and into Russia by the Caspian Sea, Language Department Punjab, Patiala 1970 (first Published in 1798, London, 2 Vols.) Vol. I, pp. 297-98.

an inoffensive, peaceable sect took arms under Hargovind, the son of Arjunmal, and wrecked their vengeance upon all who they thought concerned in the death of their revered priest.'11

However, for Malcolm, the most significant achievement of Guru Arjan was the compilation of the Adi Granth. Also, it became the root cause of his martyrdom, for it (Adi Granth) 'provided consistent form and order' to Sikhism which helped in increasing the number of Guru's followers and uniting the Sikh 'nation more closely' than ever before. But the instigator to the Mughal authorities as well as the reason for instigation is quiet novel and does not find support in Sikh history and tradition. <sup>12</sup> Nevertheless, 'an atrocious murder' of the Guru with the order of the Mughal Emperor went a long way in changing the character of the Sikh movement as the Sikhs took up arms under Guru Hargobind Sahib to defend their faith. This in turn caused estrangement in Mughal-Sikh relations.

W.L.M. Gregor asserts that Guru Arjan was the favourite son of his father. He became famous for the compilation of Adi Granth which he placed in the temple named 'Harmunder or God's House' erected by him in a large tank. Large number of devotees started visiting Ramdaspur (Amritsar) frequently 'for the purpose of bathing and hearing the Grunth read'. Amongst his followers, many were 'Zamindars'. Not only the Sikh devotees but also the 'Hindu merchants flocked to the Punjab in the time of Arjun, bringing all kinds of curiosities for sale'. With the increased commercial activities and the number of devotees, the town of Ramdaspur expanded. Resultantly, Guru's wealth began to increase which considerably effected his life style and caused envy to his brother Pirthi Chand, as the Guru 'kept great state and lived in splendour unknown to his predecessors. He kept fine horses, and was clothed in costly raiments. '13

Quite contrary to the Sikh tradition, M'Gregor holds that on the advice of his followers, Guru Arjan himself went to Baba Buddha Ji to

<sup>11.</sup> John Malcolm, Sketch of the Sikhs, London 1812, pp. 30-33.

<sup>12.</sup> Sikh tradition holds Chandu Shah responsible for the martyrdom of Guru Arjan Sahib as he wanted to settle his old scores with the Guru who had refused the hand of Chandu's daughter for his only son (Guru) Hargobind.

<sup>13.</sup> W.L. M'Gregor, *The History of the Sikhs*, Language Department Punjab, Patiala 1970, (first edition 1846, 2 Vols.), Vol. I., pp. 53-54.

be blessed with a son. 14 However, he consider the enmity of Chandu the sole cause of the martyrdom of the Guru. According to him Chandu Shah was Prime Minister at Lahore and there was enmity between him and the Guru for the latter had refused Chandu's proposal to have his daughter wed to his only son Hargobind. 15 He argues that. 'Chandooshah had a beautiful daughter, whom his father wished to bestow in marriage on his succession in office; this resolution he communicated to his friends, but they advised him to give her in marriage to Urjun's son, as he was a very comely youth. Chandooshah spurned the advice and added 'Though Uriun is a wealthy man and a Hindoo Gooroo, still he is a fukeer. I am like the upper story of a house, he is like the drain for receiving the water'. 16 Being pressed, however. Chandu consented to the match and marriage presents were sent to the house of the Guru. M'Gregor continues that 'one of the bystanders related the speech of Chandooshah to the Gooroo, and the comparison he had drawn between them. On hearing this Uriun was very angry and said, "That Hindoo is a fool compared to me, and I will not allow my son to marry his daughter." When the presents were brought, the Gooroo refused his consent to the purposed union, adding, "He is a noble man, I am a fukeer; he must be mad in wishing his daughter to wed my son." Chandoo Shah entreated Urjun's forgiveness for the words he had used and went himself to visit the Gooroo, taking with him nearly a lakh of rupees. On coming before Uriun, Chandooshah joined his hands and asked permission to address him, but the latter said it was useless, adding "Oh! Chandooshah my words are engraved on stone and cannot be washed out; I will never gainsay them, and were you to give the whole world as a dowry with your daughter, she shall never wed my son; this is fixed and irrevocable." On hearing these words. Chandooshah remained silent, but from that time meditated revenge against Urjun."17

However, M'Gregor has erroneously placed this event in the reign of Shah Jahan instead Jahangir. He asserts that when Shah Jahan enroute to Kashmir visited Lahore, Chandu having obtained audience

<sup>14.</sup> Ibid., pp. 54-55.

<sup>15.</sup> Ibid., pp. 55-56.

<sup>16.</sup> Op.cit.

<sup>17.</sup> Ibid., p. 56.

related to the Emperor that "a Hindoo fukeer had sprung up in the Punjab who assumed a state of royalty and had crowds of people as his followers, who raised turnult and disturbances." Upon this a horseman was sent to fetch him. On seeing the Guru the emperor exclaimed," He has a fukeer's face; I will befriend him" and dismissed him. But Chandu was determined to get the Guru murdered. Addressing the Guru, he said, "I will again bring you before the Emperor tomorrow, when you must either defend your own cause, or be punished." On hearing these words, 'Urjun knew well that he would not escape with his life' and the next morning he requested leave to go to the ravee for the purpose of bathing, promising, that he would afterwards return and do whatever was required of him. His request was granted. On reaching the river, the Gooroo plunged into it, sank and disappeared." However, his corpse was recovered and cremated by the Sikhs. A temple, elegantly built, with a dome covered with gold, stands within the city of Lahore in memory of this event, which took place in 1607.<sup>18</sup>

Clearly M'Gregor attributes the martyrdom of Guru Sahib to the enmity of Chandu Shah and does not mention about the role of the Mughal Emperor in this event of great significance in Sikh history. Curiously enough, he does not mention about the torture inflicted on the Guru, but gives a new story about the mode of Guru's death which suggests that the Guru sought his own demise not to defend his claims but escape any kind of punishment given to him. This sort of explanation is quite contrary to both, the Sikh tradition, as well as the personality of the Guru. Therefore, it is inappropriate and misleading.

Enumerating the achievements of Guru Arjan Dev, H.H. Wilson describes: the compilation of the *Adi Granth*, increased wealth and influence which drew upon him the jealousy and persecution of the Mohammedans. He 'was seized and thrown into prison, where he either died or put to death.' However, the act was widely resented by the Sikhs who took up arms under (Guru) Hargobind and 'exacted vengeance from all whom they regarded hostile to their religion'. <sup>19</sup>

<sup>18.</sup> Ibid., p. 57.

H.H. Wilson, 'Civil and Religious Institutions of the Sikhs', The Sikh Religion: A Symposium, Shushil Gupta, Calcutta 1958 (first published in Journal of Royal Asiatic Society, Vol. ix, 1848), p. 57.

Referring to the achievements of Guru Arjan, J.D. Cunningham asserts that during 'the ministry of Arjun, the principles of Nanak took a firm hold on the minds of his followers'. For, he was the first successor of Guru Nanak to clearly understand 'the wide import of his teachings and perceive how applicable they were to every state of life and to every condition of society'. He made Amritsar, 'the proper seat of his followers, the centre which should attract their worldly longing for a material bond of union'. Resultantly, Amritsar became 'a populous city and a great place of pilgrimage of the Sikhs'. To provide fixed rules of religious and moral conduct', to his followers, he compiled the Adi Granth. Amongst other, accomplishment of Guru Arjan, Cunningham refers to; the reduction of the customary offerings to a systematic tax, which among other things made the Sikhs accustomed to a regular government of their own, encouragement to extensive trade, particularly in horses.<sup>20</sup>

Celebrated among pious devotees, Guru Arjan attracted the attention of those in high position. Among them was Chandu Shah, the finance administrator of the Lahore province, who approached the Guru, to betroth his daughter to his son. Prince Khusrau, the son of Jahangir, who was in rebellion and in temporary possession of the Punjab, sought Guru's political partisan. Enraged emperor summoned the Guru, fined and imprisoned at the instigation chiefly of Chandu Shah. He died in 1606, a death hastened by the rigours of his confinement.<sup>21</sup>

Ernest Trumpp looks upon Guru Arjan as 'an enterprising and active man' who had 'a great talent for organization'. His main object was to provide to his followers an authenticated sacred text 'in order to unite them more closely by one common religious tie and to separate them from the mass of the Hindus'. This was, according to Trumpp, the objective behind the compilation of Adi Granth, to which he describes as the 'Bible of the Sikhs' and which gradually supplanted 'the authority of the Vedas and Puranas, which the unlettered people had never been able to read, whereas the Granth was composed in their mother-tongue and intelligible to the vulgar.' To equip the Sikh

J.D. Cunningham, A History of the Sikhs, Low Price Publications, Delhi 1990 (first -1849 London), pp. 46-47 & 48.

<sup>21.</sup> Ibid., p. 48.

Community with an organization and to ensure regular financing for his aspiring schemes, the Guru reduced 'the voluntary offerings of his disciples to a kind of tax, which he levied by deputies, whom he nominated in the several districts and who forwarded, whatever they had collected annually to the Guru'. Another measure which he adopted to have more funds was to deal extensively in horse trade. Regular flow of considerable sums enabled the Guru to keep 'an establishment like a grandee; to hold a court and to keep always a strong band of adherents around his body and extend his authority' in the far flung areas. Gradually, the Sikhs became 'accustomed to a kind of government of their own, and began to feel themselves as a firmly organised and strong party within the state'. Due to his organizational measures, the Sikh 'community increased very considerably and spread fast over the Punjab; but in proportion as the Sikhs began to draw public attention on themselves, the suspicion of the Mohammedan Government was roused, and Guru Arjan was the first who fell a victim to it.<sup>22</sup>

About the reason and mode of death of Guru Arjan, Trumpp repeats the same story as found in M'Gregor's account, but does not consider the enmity of Chandu as the only cause of the martyrdom of the Guru. However, relying on the account of Dabistan-i-Mazahib, he asserts that Guru Arjan Dev was 'arraigned on the charge that he had joined (with his adherents) in the rebellion of Khusrau. Whichever way he died, his death was ascribed to the bigotry and cruelty of the Mohammedan Government, and his disciples were burning to revenge it. The death of Guru Arjan is therefore the great turning-point in the development of the Sikh Community, as from that time the struggle commenced, which changed the whole character of this reformatory movement.'23

In retrospect, an analysis of these writings reveals to the reader that none of these scholars have used the word 'martyrdom'; they have used the word 'death' either by 'torture' or 'murder'. But this does not mean that they did not look upon it as an event of great historical significance in Sikh history. Also, Cunningham and Trumpp's assertion that Guru Arjan reduced the voluntary offerings of his disciples to a

<sup>22.</sup> Ernest Trumpp, *The Adi Granth*, Munshiram Manoharlal, New Delhi, 1997, pp. lxxx-ii.

<sup>23.</sup> Ibid., p. lxxxii.

systematic tax, is wrong. For, the Sikhs paid a part of their income (usually known as Daswand, 1/10 part of one's income), out of reverence for the Guru and not under any kind of compulsion. However, Guru Arian was a favourite son of his father, Guru Ram Das. He was an energetic and enterprising leader having great organizational skill. His measures to spread the Sikh faith: instituting and consolidating new institutions; completion of Amrit sarovar, construction of Harmandir, compilation of Adi Granth, to organize masand system, establishment of new townships, instituting daily worship at Harmandir Sahib etc; resulted in the proliferation and consolidation of the Sikh Panth. Increased following followed by considerable wealth and influence, rendered his position not only amongst the Sikhs, but also amongst the non-Sikhs, analogous to the 'Pope'. He came to be looked upon as Sacha Padshah (true king): in other words, he was being regarded more than a spiritual guide. This position of the Guru in the Sikh as well non-Sikh world was not cherished by the Emperor Jahangir himself as well as by the orthodox Muslims. For this the Guru had to pay the price with his head. His martyrdom for the Sikh faith, inflamed the religious passions of the peaceful Sikh Panth, converting it into a warlike nation, ready to defend their faith with the sword. Thus his martyrdom proved to be a turning point in Sikh history which changed the whole character of the Sikh movement.

## PORTENT OF SOCIAL SYSTEM: BANI OF GURU ARJAN DEV

Dr Navtej Singh\*

Personality of Guru Arjan Dev remains unique in the historical space both in terms of his contributions and martyrdom. Compilation of the *Adi Granth* was not merely the collection and editing of the *Bani* of previous Gurus but by adding his own compositions, the Guru presented for posterity new and different way of living and thinking alongwith fixation of man's relationship with God.<sup>1</sup>

The configurations of Guru Arjan Dev comprise Sri Raga, Raga Majh, Bara Mah, Raga Gauri, Sukhmani, Raga Asa, Raga Gujri, Raga Devgandhari, Raga Wadhans, Raga Sorth, Raga Dhanasri, Raga Jaitsri, Raga Todi, Raga Bairodi, Raga Suhi, Raga Bilawal, Raga Gaund, Raga Ramkali, Raga Maru, Raga Tukhari, Raga Kedara, Raga Bhairav, Raga Besant, Raga Sarang, Raga Malhar, Raga Kanada and Slokas.<sup>2</sup> Apart from reflecting objectives of human living, behaviour and spiritual aspects of man's existence vis-a-vis the supremacy of God; his compositions also indicate social system and structure of society. The paper tends to focus on these images or impressions which are immanent directly or indirectly.

Issues related to the social organization emerging from his writings include the concept of family, poverty and richness, agrarian and pastoral economy, nature of routine living, ultimate belief in the purpose of life, social and caste stratifications, literacy, rituals and customs, concept of power, trading activities, relationship between man and woman, both in terms of the institution of marriage and prostitution, significance of topography and geography, means of

<sup>\*</sup> Reader & Head, Puniab Historical Studies Department, Puniabi University, Patiala.

Hans, S.S., Reconstruction of Sikh History From Sikh Literature, ABS Publications, Jalandhar, 1998, pp.137-77.

<sup>2.</sup> Duggal, K.S., Select Sikh Scriptures-II, UBSPD, New Delhi, 1998.

communications, animals and birds, specific basic human instinct and traits, and the level of information and education both of the past and contemporary environments.

To begin with, concept of family assumes core issue of social relationships which is considered as the foundation of human existence. The family is tied with husband, wife, sons, brothers and friends.<sup>3</sup> Guests visit houses but stay for short periods.<sup>4</sup> People are involved in routine affairs of family.<sup>5</sup> They are engaged equally in pursuit of wealth.<sup>6</sup> Traits of a happy family include conjugal bliss, joyous melodies, dance and drama, and adoration of wife by her spouse. Wife is considered lucky and virtuous if loved by her husband. Good wife wins heart of husband and a wife should have many brothers.<sup>7</sup>

Marriage is considered as essential and without wife house is felt as deserted.<sup>8</sup> Respect for husband is expected from wife.<sup>9</sup> But there is mention of women who involve themselves with someone else, other than their husbands.<sup>10</sup> There are people who enjoy company of many women.<sup>11</sup> Tendency is found among some men who despite having every type of charming wives, still they look at other's doors.<sup>12</sup> In general people keep eye on other's wives.<sup>13</sup> Infinite charm, high caste, shrewed, learned and wealthiness are the traits of privileged women.<sup>14</sup>

 Absorbed in the spectacle of sons and fancy arrays of your spouse, you enjoy and feel happy leading a colourful life.

Sri Raga V, Score I, in Duggal, op. cit., p.36.

 Like the overnight guest, you have to depart early in the morning.

*Ibid*. (1), p.40.

Involved in the family affairs which are only like a flower bed.

Ibid. (2), p.40.

6. Ibid. (3).

 She is highly cultured, pre-eminent, richly equipped with learning, of noble lineage and several brothers.

Majh V(3), p.55.

8. A house without the spouse
Is like a deserted village, an accursed town.

Bara Mah, Majh V, p.60.

She who serves the spouse at her parents' She lives happily at the in-laws.

Sri Raga, V (3), p.41

10. She who is misled by doubts in Bhadon, And is involved with someone else.11. And enjoys the company of many women.

Ibid. Raga Gauri (2), p. 70.

12. He has charming wives of every type, yet he haunts the neighbour's door.

Gauri V (2), p.87.

13. Sukhmani, Octavo (5), p. 114.

14. Charm infinite, high caste, shrewed, learned and wealthy.

Slok (253), p.94.

Sins are committed in society.<sup>15</sup> Jealousy among relatives is common.<sup>16</sup> Sleeping with other's wife was not unknown.<sup>17</sup> Existence of strong institution of prostitution.<sup>18</sup> It is recognised that in the absence of spouse, wife is a disaster.<sup>19</sup>

Wealth is only the possession of rich.<sup>20</sup> It is also considered blessings of the God.<sup>21</sup> There are feeble persons in society afflicted with destitution and hunger.<sup>22</sup> On the contrary there is category of people with big estates and owners of gardens.<sup>23</sup> Upper class people dress levishly and munch betel.<sup>24</sup> Rich people also possess lofty mansions.<sup>25</sup> They also keep armies of elephants and steads.<sup>26</sup> Practice of giving gold, horses and land in charity is prevalent.<sup>27</sup>

Degree of richness is measured by extent of possession of chariots, elephants, horses and robes.<sup>28</sup> A sizeable number of people have taken refuge at places of pilgrimages.<sup>29</sup> Size of labour class is

| 15. | Sins are committed in the society.                                                                    |                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|     | Remembering the Name kills countless sins.                                                            | Subhanani Ostava (2) = 102            |
| 12  | Maramana haa aastad ma Gaara aasta aa in laas                                                         | Sukhmani, Octavo (3), p. 102.         |
|     | My spouse has parted me from my mother-in-law                                                         |                                       |
|     | Of jealousy are dead sister-in-law and brother-in-law                                                 |                                       |
|     | 2011 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                              | Raga Asa, V(1), p.188.                |
|     | Behind closed doors and veils                                                                         |                                       |
|     | you sleep with another's wife.                                                                        | Sorath V (3), p. 210.                 |
|     | Those who cultivate others,                                                                           |                                       |
|     | die suffering like the whores.                                                                        | Suhi V, Sector 10 (1), p. 230.        |
| 19. | The wife is bounded for life,                                                                         |                                       |
|     | without the spouse, she is an utter disaster.                                                         | Raga Malhar V(1) p. 289.              |
| 20. | Lost in apparel, gold and silver                                                                      | · · · · ·                             |
|     | varieties of horses and elephants                                                                     |                                       |
|     | and untiring chariots.                                                                                | Sri Raga V, score I, p. 36.           |
|     | If the True Guru is gracious,                                                                         | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|     | One enjoys a million pleasures and kingly powers.                                                     | Sri Raga V (2), p. 37.                |
| 22. | He who is feeble, afflicted with destitution and hunge                                                |                                       |
|     | Not a pice in his pocket, sans any solace.                                                            | Sri Raga, V (2), p. 42.               |
| 23. | He who wields power, owns estate,                                                                     |                                       |
|     | He who has attractive gardens.                                                                        | Sri Raga V(6), p.43.                  |
| 24. | What use is dressing up lavishly,                                                                     | 51,5 Ataga * (0), p. 15.              |
|     | Munching betel and comely figure?                                                                     | Bara Mah, Majh V, p. 60.              |
| 5   | Ibid., p. 68.                                                                                         | Dara Man, Majir V, p. 00.             |
|     | With lofty mansions of alluring appearence.                                                           |                                       |
|     | Content at the sight of elephants and steeds.                                                         | Raga Gauri (2), p.70.                 |
| 7   | Give in charity your gold,                                                                            | Maga Guart (2), p. 70.                |
|     | fine bred horses and land.                                                                            | Sukhmani, Octavo (2), p.105.          |
| Q   |                                                                                                       | Canto V, Octavo (4), p.113.           |
|     | Myth is chariots, elephants, horses and robes.  Millions who have taken abode at the places of pilgri |                                       |
| 7.  |                                                                                                       | -                                     |
|     |                                                                                                       | Canto X, Octavo (1) (2), p. 132.      |

much larger and they work very hard. 30 Beggars are part of society. 31

Existence of strong caste-system and the status of Brahmin is the highest.<sup>32</sup> People in general live in worries and the resultant maladies.<sup>33</sup> Anxiety and sorrows also result in physical illness and deformity.<sup>34</sup> Salvation is the ultimate social issue for majority of population.<sup>35</sup> Yama is feared by all.<sup>36</sup> People have knowledge about Hindu mythological heroes and gods like Brahma, Shiva, and Indra.<sup>37</sup> They believe in theory of reincarnation.<sup>38</sup> Stories of Mahabharata and Ramayana are known to the people along with some other medieval saints like Dhanna and Prahlad. 39 A good number of people have rejected the world and are wandering in jungles in search of God. 40 Worship at religious places is common.<sup>41</sup>

The seers, celibates, yogis, feudal chiefs with luxuries, mystics, scholars, vaishnavs, ascetics, slogan-mongers, naked people, over-clad people and entertainers are the other visible social categories of human beings.42

Among various practices and beliefs include reading of Vedas, Shastras, Smritis and pilgrimage, taking bath, Sati, eighty-four lakh births of man, keeping of fasts and sacredness of sixty-eight places of pilgrimages. People also have knowledge that gems and jewels are extracted from the bed of ocean and the existence of gold mines.<sup>43</sup>

```
30. Millions who tire themselves working.
```

Pauri, p. 186.

Canto XVI, Octavo (8), p.156.

Gauri V (4), p. 80. Devgandhari V (1), p. 202.

Canto V (5), p. 134.

Basant V, Sector I (4), p. 284.

Canto X (6), p. 134.

Ibid., Octavo (1) (2), p. 133.

Ibid. (5), p.134.

<sup>31.</sup> While at others he is a beggar of little means.

Ibid., p.138.

<sup>32.</sup> They are heroes of high caste, who adore the Deity. The Kshatrias, Brahmins, Vaishvas, Shudras and even the Chandalas.

<sup>33.</sup> He who has worries galore, suffers many a malady.

Sri Raga V (3), p. 42.

<sup>34.</sup> Ibid.

<sup>35.</sup> He is benevolent reliever of pain. In whose company one salvation gains.

<sup>36.</sup> Sorrows, pain and Yama would never haunt.

<sup>37.</sup> May be there are Brahma, Shiva, Sages and Indra.

<sup>38.</sup> Millions who reincarnate again and again. God Himself vindicated Prahlad.

And robe he sent to Draupadi when His help she sought.

<sup>40.</sup> Millions who have withdrawn from the world; Millions are in quest of God.

<sup>41.</sup> Millions of worshippers; Millions who perform their duty.

<sup>42.</sup> You may practise penance like the Yogis and go on pilgrimage.

Sri Raga V(4), p. 43; (5) (6), p.45.

<sup>43.</sup> Canto X (4), p. 133.

Known basic instincts include lust, wrath, attachment, strife, anger, falsehood, greed and fraud.<sup>44</sup> While good looks, wit and strength are the virtues to be expected.<sup>45</sup> Concept of authority, youth, wealth and prosperity are recognised.<sup>46</sup> Existence of *Lashkar* is equated with the symbol of political power.<sup>47</sup> Wrestling is another social activity.<sup>48</sup>

People have knowledge of different seasons and months and also the particular activities associated with them.<sup>49</sup> Varieties of birds and animals are known to the society.<sup>50</sup> People are also aware of different planets.<sup>51</sup>

Agriculture and pastoral economy exist symultaneously.<sup>52</sup> Drought is bad for crops.<sup>53</sup> Mercantile activities quite active.<sup>54</sup> Boat or ferry is used to cross the rivers.<sup>55</sup> Lastly, moneylender-cum-trader is essential part of the economic system.<sup>56</sup>

Thus the social organization depicted in the *Bani* of Guru Arjan Dev hints at horizontal and vertical divisions among society. Apart from religious and caste differentiation every individual appears to be under pressure of a variety of forces. Manifestation of this could have been in the accumulation of restlessness and violence alongwith the tendency to escape facing this challenge.

By identifying this social situation, the stress given in the Bani of previous Gurus and Guru Arjan Dev himself provide an alternate to

```
44. He who is addicted to lust, wealth and attachment, a miser given to greed.
```

Sri Raga V (4), p. 43. Gauri Purbi V (1), p. 84.

Sri Raga V (17), p.46.

Canto V, Octavo (4), p.113.

<sup>45.</sup> I have neither looks, nor wits, nor strength.

<sup>46.</sup> Myth is authority, youth, wealth and prosperity.

<sup>47.</sup> Sri Raga V (7), p. 44.

<sup>48.</sup> I am my Master's Champion Wrestler.

<sup>49.</sup> Bara Mah, Majh V (7), p. 64.

<sup>50.</sup> For many a birth you were worm and insect, For many a birth elephant, fish and deer. For many a birth you were bird and serpent. For many a birth yoked as horse and bullock.

Raga Gauri, Gauri Guareri V (1), p. 71.

<sup>51.</sup> You may live long and move about the nine continents of the earth.

Sukhmani, Octavo (2), p. 105.

<sup>52.</sup> The cowherd have come to the pasture, why beat the drum?

Sri Raga V, score 2 (1), p. 39. Bara Mah, Majh V, p.60.

<sup>53.</sup> Without water the crop withers and fetches no price.54. In the first quarter of the night, my merchant friend!

Sri Raga V (1) (5), p. 49.

<sup>55.</sup> Nanak who sought His support is ferried across.

Bara Mah, Majh V, (13), p.68.

Amongst moneylenders, you are a true money-lender,
 And among traders, you are trader.

Raga G

Raga Gujri, Gujri V, Score 2(4), p.198.

confront this malady in order to have satisfactory, meaningful and stress-free living. Furthermore, in the absence of political initiative on part of contemporary political power and its inability to address the issue of societal evolution, efforts on the part of the Sikh Gurus certainly constitute people's response and hence the change from below. In this sense transformation of medieval society begins by this new emerging understanding. Obviously, it was bound to provide a potential base for a future challenge to the state. It made beginning of the conflict between this element of change and the authority in power.

## GURU ARJAN DEV: A PERSONALITY PROFILE

Dr Shiv Gajrani\*

Guru Arjan Dev blessed us with the boon of divine intoxication in agony and demise. He transformed the sufferings as well as death into holy worship, a welcome rare divine blessing. Guru Arjan opened and lighted up the holy path, the Divine Sikh way on which every true Sikh walks from the very day he gets baptised. All the Great Divine accomplishments of Guru Arjan Dev shine at the pinnacle of all Spiritual Glory. These shine in the Majesty of the characteristic and unmatched humility of Guru Nanak Dev, the founder of Sikh religion.

Guru Arjan Dev is called a martyr because he went through untold bodily sufferings for the noble cause of freedom of faith and worship; because he condemned the ruler of the day as well as the wealthy for their tyranny over the people; secondly, because he aroused in people's hearts a sense of dignity and self-respect; and thirdly, because he refused to give up his faith and embrace Islam. Because of all that, he was ordered to be put to death by torture. According to Sikh tenets, a true martyr was one, who, imbued with the love of God (Simran) and service of mankind (Seva) offered himself for supreme sacrifice for the cause of upholding truth and defending Dharma (righteousness). He did it, at all costs and in the face of challenges from any side, in order to defend, thereby, the right against wrong, justice against injustice, and for serving and safeguarding any other and allied noble cause. While treading the path of martyrdom, he shunned all pressures and inducements, tolerated all tortures and torments, and expected no material gain or victory for himself, his country or community. Guru Arjan Dev, attained martyrdom in accordance with this philosophy and

Professor of History (Retd.), Punjabi University, Patiala; Senior Research Fellow, ICHR, New Delhi.

perfect peace of spirit and abiding in His sweet words. Guru ji inspired his followers with this unique act and corrected them to serve the humanity.

The martyrdom was the direct outcome of the Jahangir's apprehension about the spread of different creeds that might create trouble for him. Although Guru Arjan Dev had never thought of politics, yet Sikhism was developing in a way so as to create suspicion in the mind of Jahangir. I.B. Banerjee also mentions this fact in Evolution of the Khalsa. He writes:

"The question may very well be raised as to whether the reforms carried out by Guru Arjan and his predecessors could directly be ascribed to political motive but whatever the original intention might have been, it cannot be denied that these reforms considerably prepared the way for the political development that the Sikhs achieved under Guru Arjan's successors - the well-knit organization of the Sangats and the Masands not only kept the Sikhs together and in touch with their leader, but also provided them with funds necessary for common purposes and familiarised them with a kind of self-government, however, imperfect it might have been."

This growing power of Sikhism was also taken note of by the Muslim and the Hindu orthodox sections of the Punjab<sup>2</sup>. Shaikh Ahmad, in particular, was against the rise of Sikhism and he felt quite happy over the execution of Guru Arjan Dev.<sup>3</sup> But, this cannot be said that Shaikh Ahmad Sirhindi had influenced Jahangir for the execution of Guru Arjan Dev. There is no logic to prove that he did. Jahangir had no soft corner for Shaikh Ahmad till 1620.<sup>4</sup> Guru Arjan was executed in 1606. So, there was no question of his having exercised any influence on Jahangir. At the most he might have had developed a link with Murtza Khan and goaded him to misrepresent Guru Arjan's case and hastened execution when Guru Arjan was handed over to him.

Jahangir regarded Jadrup's existence as a great gain to him but hastened to pass unjust orders that Guru Sahib's houses, dwelling places and children be handed over to Murtza Khan, and Guru Arjan be

<sup>1.</sup> I.B. Banerjee: Evolution of the Khalsa, p. 1.

<sup>2.</sup> Sikhism, pp. 12-13.

<sup>3.</sup> *Ibid.*, Vol. I, p. 13.

<sup>4.</sup> Tuzuk-i-Jahangiri, Vol. II, pp. 77, 161.

put to death.<sup>5</sup> There was nothing to substantiate any charge against Guru Arjan. Jahangir did not have a first hand knowledge of Khusrau's meeting with Guru Sahib. Jahangir's own statement - "when this came to my ears and I clearly understood his folly," explicitly shows that Jahangir passed the order of punishment on Guru Arjan on the complaint submitted to him by the officials of the Punjab. Here Chandu's machinations and Prithia's intrigues alongwith the working of Murtza Khan prompted Jahangir to go ahead with his plan of putting a stop to the activities of Guru under whose banner Sikhism had gained much in strength and popularity.

By the time of Guru Arjan Dev, the central seat of Sikhism had been established in the heart of Majha and a large number of sturdy people of this region got attracted to this religion. The set up of the Manji system, the propagation of the religion by the Masands, the collection of one tenth of the income of the Sikhs, the horse-trade encouraged by Guru Sahib and Guru Sahib's growing popularity created apprehension in the mind of Jahangir about the growing power of Sikhism. It was this apprehension that obliged Jahangir to record in his memoirs, Tuzuk-i-Jahangiri, the following:

"In Goindwal, which is on the river Biyah (Beas) there was a Hindu, named Arjan in the garments of sainthood and sanctity, so much so that he had captured many of simple hearted Hindus, and even of the ignorant and foolish followers of Islam, by his ways and manners and they had loudly sounded the drum of his holiness. They called him Guru, and from all sides stupid people crowded to worship and manifest complete faith in him. For three of four generations (of spiritual successors) they had kept this shop warm. Many times it occurred to me to put a stop to this vain affair or to bring him into the assembly of the people of Islam."

Jahangir was like-wise apprehensive of the two organized Muslim creeds of Ibrahim Baba and Shaikh Ahmad Sirhindi Alf Mujaddid Sani. About Shaikh Ibrahim Baba, Jahangir recorded in 1606:

"News reached me that Shaikh Ibrahim Baba, the Afghan, had opened a religious establishment (lit. One of being a Shaikh and having

<sup>5.</sup> Ibid., Vol. I, pp. 49, 52, 104, 105, 108.

<sup>6.</sup> Ibid., Vol.I, p. 71.

<sup>7.</sup> Tuzuk-i-Jahangiri, Vol. I, p. 72.

disciples) in one of the parganas of Lahore, and as his doings were disreputable and foolish, a considerable number of Afghans had collected round him. I ordered him to be brought and handed over to Parwiz to be kept in the fort of Chunar, so this vain disturbance was put to an end."8

A striking similarity is noticed in the case of Shaikh Ahmad Sirhindi about whom Jahangir recorded in 1619:

"At this time it was reported to me that a Shayyad (a lout talker, a cheat) of the name of Shaikh Ahmad had spread the net of hypocrisy and deceit in Sirhind and caught in it many of the apparent worshippers without spirituality and had sent into every city and country one of his disciples, whom he called his deputy (Khalifa), and whom he considered more skilled than other in the adorning of shops (of deceit) and selling of religious knowledge and in deceiving men. He had also written a number of idle tales for his disciples and his believers and had made them into a book which he called "Maktubat". In that album (Jung) of absurdities many unprofitable things had been written that drag people into infidelity and impiety... I considered the best thing for him would be that he should remain for some time in prison of correction until the heat of his temperament and confusion of his brain were somewhat quenched and the excitement of the people also should subside. He was accordingly handed over to the Anirai Singh Dolan to be imprisoned in the Gwalior fort."9

Jahangir found one thing common in all the three above mentioned religious men i.e., each one of them had a large following, thus giving apprehension to Jahangir that the spread of their creeds might create some trouble for him. <sup>10</sup> He feared that the well-organized religious creeds, growing independently of the state patronage, might become political. Thus, he did not hide his wrath against the holy men with large followings though he showed great reverence for a Hindu saint, Jadrup Gosain whose association he held as a great privilege and to whom he, so often, ran to enjoy his society and to listen from him "many sublime words of religious duties and knowledge of divine

<sup>8.</sup> Ibid., p. 77.

<sup>9.</sup> Ibid., Vol.II, pp. 91-92.

<sup>10.</sup> Beni Parsad, History of Jahangir, p. 377.

things. <sup>11</sup> Jahangir tolerated Jadrup and showed respect to him, because he had no fear from the ascetic who according to Jahangir had "a heart free from the attachments of the World." <sup>12</sup>

Regarding the meeting between Khusro and Guru Sahib, the situation was exploited by the intriguing enemies of Guru Sahib. It is of no consequence to raise and discuss this issue here whether Guru Arjan helped the rebel with money and put a *tilak* on his forehead. Probably he did not help Khusro any way, and probably even Jahangir also knew about it. But, the very fact that a prince of the Mughal dynasty was showing respect to the Sikh Guru was sufficient to alert Jahangir regarding the growing prestige of Guru Sahib and he acted promptly under this apprehension that was already simmering in his mind. Thus Guru Arjan Dev had to suffer martyrdom for the growing strength of Sikhism, which could not be tolerated by Jahangir, howsoever peaceful it was.

Guru Arjan Dev accomplished many things during his tenure: completing the excavation of sacred pools at Ramdaspur, creating another sacred pool at Tarn Taran, and designing and constructing Sri Harimandar Sahib (Golden Temple) at Amritsar. The greatest / unique work of Guru Arjan Dev is compilation of Sri Guru Granth Sahib, which includes many hymns of various Sikh Gurus alongwith many Muslim and Hindu saints. It also includes 2,216 hymns which the fifth Guru wrote himself - the largest contribution to Sri Guru Granth Sahib. The compilation of Sri Guru Granth Sahib by the great Guru Arjan Dev, would continue to inspire humanity to adopt noble path. Having thus established the banner of Truth, in the midst of reigning falsehood of that 'Dark Age'. Guru Arjan cleared the whole debt by paying the heaviest price, in offering the 'Greatest Sacrifice' of all times as stated above.

No intellectual, scholastic or academic ventures, how-so-ever great, can catch even a glimpse of the true grandeur of Guru Arjan's Divine Majesty. One has to dive deep into the abyss of His humility to catch a glimpse of His true grandeur. And it is from the abyss of this humanity that the House of Guru Nanak shines at the pinnacles of all spiritual glory. Guru Arjan Dev gave himself away and wholly to us.

<sup>11.</sup> Tuzuk-i-Jahangiri, Vol. II, pp. 49, 52, 104, 105.

<sup>12.</sup> Ibid.

He gave Himself away unto us. It was not an half-hearted sacrifice. So let us not be half-hearted in our acknowledgement and devotion to our Beloved great Guru.

Guru Arjan Dev, a saint and scholar of rare piety and literary attainments, fourth in succession of Guru Nanak - the founder of Sikh religion, was the first martyr of the Sikh Panth. Sikhism, which had been founded to transcend the division between Hindus and Muslims by preaching the teachings of the 'Fatherhood of God' and the 'Brotherhood of man', was exceedingly galling to the bigoted mind of the Mughal Emperor Jahangir who had firmly reasserted and declared the 'Islamic Shariyat' as the foundation of his Government when he ascended the throne. The heroic martyrdom of Guru Arjan Dev demonstrated once again the stark fact that religious persecution is sinful, because no one has the right to stand between human soul and God, that violence in this field at least is futile, for religion cannot be inculcated by force that there is no such thing as a belief that is not held voluntarily through a genuine spontaneous inner conviction. He laid down his life for a principle and his example generated a new impulse for calm suffering and sacrifice.

Guru Arjan Dev upheld the belief that every religion is true if only its adherents sincerely and honestly follow it, that truth is not the monopoly of any one religion or person of any one caste. Guru Granth, the Sikh scripture written in the spoken language of the people to whom the masters delivered their message of devotion to God and service to humanity, includes impartially hymns written by Hindus and Muslims along with the writings of the Sikh Gurus and the social out castes.

As stated above Guru Arjan Dev gave the Sikhs a central place of worship. Amritsar became the fountainhead of the spiritual and social activities of the nascent commonwealth. Guru Arjan Dev inherited us a unique Universal Temple of God which represents true humility of Guru Nanak Dev and the inborn unity and equality of the whole mankind. A temple where the glory of ond God, Allah and Khuda, Hari and Narayan is sung from the same platform in divine melodies of true lovers of God, irrespective of their religion, colour, caste, creed and status. The doors of Sri Harimandar Sahib were thrown open to the seekers of truth irrespective of the sex and status or caste and creed.

A sympathetic study of oriental faiths and their religious heritages is, therefore, considered imperative for cementing the bonds of friendship and understanding in this strife-torn world of today. The 'One World' in which we live with its close communications makes nonsense of religious isolation. The need of the moment is not one religion but mutual respect and tolerance of the devotees of different reunions.

Amrit Bani of Sri Guru Granth Sahib is fully charged with the Nam Khumari of Guru Nanak, life essence of the prophets of love, total human, religious and linguistic harmony and integration. Last but not the least, we have inherited the supreme bliss of Martyrdom from our beloved great Guru Arjan Dev. He taught the followers of Guru Nanak how to love and embarace death in tune with the Divine.

Guru Arjan Dev is the Lord of Blessings. He is the manifest Lord, Lord incarnate. He has blessed us with rare gift of beholding Guru Nanak, face to face, in the Eternal Guru, Adi Granth / Sri Guru Granth Sahib of serving the Guru in person, of basking in the perpetual sunshine of Guru's holy presence and of drinking the immortal Nectar of His Amrit Bani to our heart's content.

In the Sikh Panth, Guru Arjan Dev was himself the first to enter into the arena of this cosmic sacrifice. He sat in a blissful meditation and ecstatic equipoise on the hot iron plate while burning sand was poured on his holy head in an unending stream. With no feeling of ill-will, with no word of rancor and condemnation and with a soul-stirring glow of the sweet will of the Lord, writ large on his holy face, he blissfully underwent all brutal tortures, agony and suffering. But immensity, depth and unlimited magnitude of Guru Arjan's grace, compassion, mercy and sacrifice is yet to be befittingly acknowledged by ungrateful, materialistic and selfish human nature.

Guru Arjan Dev, the fifth Sikh Guru, was offered Guruship on 1<sup>st</sup> of September 1581 C.E., after a series of tests in which he proved his worth for being honest, sincere and a sense of deep devotion for the tenets of the newly emerging Sikh religion. Guru Arjan Dev remained woefully busy during his whole tenure of Guruship. His efforts for the compilation of *Sri Adi Granth*, raising of new towns, digging of wells and tanks and welfare centres for the Sikhs and destitutes added into the Sikh fold a large number of the Hindus including some of the Muslims.

His Holiness Sri Guru Arjan Dev who ascended to the fifth spiritual throne of Guru Nanak was subjected to inhuman torture at the hands of the tyrannical Mughal Emperor Jahangir. Despite the untold sufferings, he kept uttering "ਤੇਰਾ ਕੀਆ ਮੀਠਾ ਲਾਗੈ, ਹਰਿ ਨਾਮੁ ਪਦਾਰਥ ਨਾਨਕੁ ਮਾਂਗੈ।" The supreme sacrifice made by him will be remembered by generations to come and till the world lasts. Besides laying the foundation of the historical Golden Temple, Amritsar, the fifth Guru Sri Guru Arjan Dev has the honour to complete the unfinished work of excavation of holy Sarovars, Santokh Sar of Amritsar and foundation of Tarn Taran township. Sri Guru Arjan Dev spread the message of universal brotherhood, love and oneness irrespective of caste, creed or religion.

The immense growth of Sikhism embittered the *Brahmins* and the Muslim priestly classes. Therefore, many complaints were lodged with the Mughal Emperor Akbar against the Guru under one pretension or the other by these priestly classes. But Akbar followed a liberal policy and during his lifetime neither the Muslims nor the Hindus could cause much harm to the Sikh faith. Towards the end of Akbar's era of liberalism, the Sikh community was heading towards an *emporium in imperio* i.e. a separate identity within the empire, an eyesore for the orthodoxism and radicalism led the cause of Guru Arjan's Martyrdom and he became a first martyr in the civilized history of the world, after a gap of centuries.

It was Guru Arjan Dev's great vision that he took to difficult task to compile *Sri Adi Granth*, the Sikh scripture. The term scripture refers to holy written text, which is the most revered among the faithfollowers (devotees) for whom the text is divine book of divine origin. The Sikh scripture, known as *Sri Guru Granth Sahib* got transcendental status, eternal living Guru for the whole Sikh community.

Sri Guru Granth Sahib, the sacred text of the Sikhs contains spiritual, philosophical, metaphysical, symbolic as well as practical system of religious expression and also socio-political structure of medieval India. Guru Arjan's idea was to present to the world a scripture "which should serve as a text book of universe religion, and something which is essential and common to the truly religious side of faith." Guru Arjan Dev selected the subject material of this holy text in such a way that its teachings should guide the devotees for spiritual

peace at all times and in all countries. Sri Adi Granth is a collection of devotional hymns of the Saints of different faiths which is unique, not found in the universal holy books of the other religions. This proves Guru Arjan's vision and wisdom for national integration, which of course is truly reflected in Sri Adi Granth.

Guru Arjan Dev constantly hammered against the Sati, i.e. burning of woman on the funeral pyre of her husband. He vehemently denounced this inhuman act. He worked for the emancipation of women, a most important task needed in India of the medieval age. The social welfare activities such as to restore the dignity or honour of the women, to support the patients afflicted with leprosy and also to provide financial help to some of the devotees who were interested for trade. The universal appeal for humanism was the theme of Guru Arjan for his welfare projects for the human beings.

The idea of universal brotherhood based on love and sympathy is promoted by Guru Arjan. The Sikh Guru's composition, as reflected from the scripture, was not in favour of "war and violence", "death and destruction", "terror and killings" and injustice with the innocent people. Guru Arjan Dev propagated the universal message for peace and tranquility. His ideas of common brotherhood and religious universalism seem to be befitted need in the global ethnic problems, if religious boundaries are drawn parallel to understand the truth about war and violence then surely and certainly the path shown by Guru Arjan will be highly valuable and fruitful to stop violence and to maintain peace and harmony at the global level.

Guru Arjan found the Sikhs free of caste prejudice and devoted to their Guru, but a mere religious sect; he left them a nation, and entrusted them to a successor with orders to maintain an army but in all other respects to follow the earlier Gurus. He was a great statesman, a peaceful organizer, philosopher and poet. His unfailing gentleness and loving self-restraint before his spiteful elder brother would alone have shown him a true saint; his poems, a spontaneous inspired outflow are so musical.

Guru is unusually easy in his diction and never obscure; there is much repetition, but every line seems new and fresh. It is so instinct with the simplicity of creation. His themes are ever love, devotion and union with the Beloved after the long agony of separation; his *Bara* 

Maha and his Sukhmani rank among the best of these and perhaps recall the misery of the three lonely years in Lahore before his father called him home.

His poems are the most extensive among the immortal poets whose work is enshrined in the *Guru Granth Sahib*. To hear them from his own lips that thrilled with yearning passion, playing on the melody of the tambur's soft notes as he sang to the pilgrims in the *Hari Mandir* at Amritsar, must have been an experience to drive the hearer in all sanctifying love. His very presence was spiritual attraction, and none could be unmoved by it save the few who were inspired by evil's very self, as it were. His toleration of personal wrongs, his humility and patience have won him love among the people on earth.



Professor S.S. Hans delivering his paper (facing page 96)

## ਸਿੱਖ ਮੱਤ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ

ਡਾ. ਸੁਰਜੀਤ ਹਾਂਸੰ

ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਇਕ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦੀ ਲੜੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ, ਬੰਦਾ ਬਹਾਦਰ ਅਤੇ ਭਾਈ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਦੀਆਂ ਸ਼ਹੀਦੀਆਂ ਤੋਂ ਸਿੱਖ ਭਲੀ-ਭਾਂਤ ਜਾਣੂੰ ਹਨ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮ-ਵਿੱਦਿਅਕ (theological) ਪਿਛੋਕੜ ਈਸਾਈ-ਇਸਲਾਮੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਨਾਲੋਂ ਵੱਖਰਾ ਹੈ।

ਯੂਨਾਨੀ martys ਲਾਤੀਨੀ ਦਾ martyr ਹੈ। ਮਾਰਟਿਸ ਦਾ ਮਤਲਬ ਹੈ 'ਗਵਾਹ' (witness) ਮਾਰਟਿਰ ਸ਼ਾਹਿਦ, ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਸਮਾਨਾਰਥ ਹੈ। *ਲੁਗਾਤ–ਇਕਿਸਵਰੀ* ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹਾਦਤ—ਗਵਾਹੀ ਦੇਣਾ ਖੁਦਾ ਕੀ ਵਹਿਦਾਨੀਅਤ ਔਰ ਰਸੂਲ–ਇ ਖੁਦਾ ਸਲਅਮ ਕੀ ਰਸਾਲਤ ਪਰ। ਸ਼ਹੀਦ... ਗਵਾਹ, ਔਰ ਵੁਹ ਸ਼ਖਸ ਜੋ ਰਾਹ–ਇ ਖੁਦਾ ਮੇਂ ਬੇਗੁਨਾਹ ਕਤਲ ਹੋ।

ਈਸਾਈ ਮੱਤ ਅਤੇ ਇਸਲਾਮ ਦੀ ਆਪਣੀ ਆਪਣੀ ਅਜਿਹੀ ਬ੍ਰਹਮ ਵਿੱਦਿਆ ਹੈ ਕਿ ਰੱਬ ਅਤੇ ਬੰਦੇ ਵਿਚ ਜ਼ਰੂਰੀ ਤੌਰ 'ਤੇ ਫ਼ਾਸਲਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸ਼ਾਹਿਦ/ਸ਼ਹੀਦ ਅਸ਼ਹੂਦ (ਜਿਸ ਨੂੰ ਵੇਖਿਆ ਗਿਆ) ਦੀ ਗਵਾਹੀ ਦੇ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਦੀ ਤ੍ਰਿਕੜੀ ਹੈ– ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਪਿਤਾ, ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਪੁੱਤਰ (ਈਸਾ) ਅਤੇ ਪ੍ਰੇਤ ਆਤਮਾ (holy ghost), ਇਸਲਾਮੀ ਰੱਬ ਲਾ(ਬਿਨਾ)–ਸ਼ਰੀਦ (ਸਾਂਝੀ) ਹੈ।

ਹਿੰਦੂ ਮੱਤ ਵਿਚ *ਮਨੂ ਸਿਮ੍ਰਤੀ* ਅਨੁਸਾਰ ਯੱਗ (ritual) ਅਤੇ (unmanifest) ਅਵਿਯਕਤ<sup>2</sup> ਹੈ। ਯੱਗ ਸਭ ਨੂੰ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਲਈ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੀ ਲੋੜ ਨਹੀਂ। ਅਵਿਯਕਤ ਦੀ ਕੋਈ ਗਵਾਹੀ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ। ਸਿੱਖ ਮੱਤ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ–ਗੁਰੂ–ਸਿੱਖ

ਪ੍ਰੋਫੈਸਰ (ਰਿਟਾਇਰਡ), 1238/1, ਸੈਕਟਰ 43-ਬੀ, ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ।

The Random House Dictionary of the English Language, 1970
 Tudor Books of Saints and Martyrs, Helen C. White, The University of Winconsin Press, 1963, p. 4.

Those have been in the Christian tradition no greater heroes than (ones) willing to die for their faith in the arena, at the stake, on the scaffold. The challenge and the triumph of martyrdom. Martyrdom... an ideal of spiritual imagination. (Memorials to the martyrs) a record of men for whom fidelity to their religious convictions was all that mattered from the blurb of the above.

<sup>2.</sup> ਸੁਰਜੀਤ ਹਾਂਸ, *ਸਾਡਾ ਸਾਹਿਤ ਅਤੇ ਧਰਮ*, ਰੂਪੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ਨ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ, 2006, ਪੰਨਾ. 156.

ਵਿਚ ਕੋਈ ਵਿੱਥ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਲਈ ਸਿੱਖੀ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੀ ਬ੍ਰਹਮ ਵਿੱਦਿਆ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵਾਲੀ ਨਹੀਂ, ਜਿਵੇਂ ਕਿ

> ਆਪੇ ਸਤਿਗੁਰ ਆਪਿ ਹੈ ਚੇਲਾ ਉਪਦੇਸ਼ ਕਰੈ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪੈ

> > (ਮ. 4, ਸੋਰਠਿ 3)

ਆਪੇ ਗੁਰੂ ਚੇਲਾ ਹੈ ਆਪੇ ਆਪੇ ਹਰਿ ਪ੍ਰਭੂ ਚੋਜ ਵਡਾਣੀ।

(ਮ. 4, ਧਨਾਸਰੀ 11)

(ਵਡਾਣੀ-ਵਿਡੰਬਨਾ)

ਨਾਮੇ ਨਾਰਾਇਨ ਨਾਹੀ ਭੇਦ।

(ਨਾਮਦੇਵ, ਭੈਰਉ 10)

ਇੱਥੋਂ ਤੱਕ ਕਿ ਮੌਕਾ ਪੈਣ ਤੇ ਭਗਤ ਦੀ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਤੇ ਬਰਤਰੀ ਹੈ :

ਮੇਰੀ ਬਾਂਧੀ ਭਗਤੁ ਛਡਾਵੈ ਬਾਂਧੇ ਭਗਤੁ ਨ ਛੂਟੈ ਮੋਹਿ

(ਨਾਮਦੇਵ, ਸਾਰੰਗ 3)

ਬੁਧੋ ਨੇ... ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਹਜ਼ੂਰ ਅਰਦਾਸ ਕਰਾਈ ਕਿ (ਮੇਰਾ) ਆਵਾ ਪੱਕਾ ਨਿੱਕਲੇ- ਭਾਈ ਲੱਖੂ ਨੇ ਆਖਿਆ ਕਿ ਪਚਾਵਾ ਪਿੱਲਾ ਰਹੇਗਾ। ਜਦ ਇੱਟਾਂ ਪਿੱਲੀਆਂ ਨਿੱਕਲੀਆਂ ਬੁੱਧੂ ਨੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਹਜੂਰ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ। ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਨੇ ਫੁਰਮਾਇਆ ਕਿ ਪ੍ਰੇਮੀ ਸਿੱਖ ਦਾ ਬਚਨ ਅਟੱਲ ਹੈ, ਪਰ ਤੇਰੀਆਂ ਇੱਟਾਂ ਪੱਕੀਆਂ ਦੇ ਮੁੱਲ ਵਿਕਣਗੀਆਂ। ਜੋ ਲਾਹੌਰ ਵਿਚ ਬਰਸਾਤ ਰੁੱਤੇ ਮਹਿੰਗੇ ਮੁੱਲ ਵਿੱਕੀਆਂ।

(ਮਹਾਨ ਕੋਸ਼, 882)

ਹਰਿ ਮਨੁੱਖੇ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਵਸਣ ਕਰਕੇ ਵਿਅਕਤੀ ਆਪ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਨਿਵਾਸ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ :

> ਹਰਿਮੰਦਿਰ ਹਰਿ ਸਾਜਿਆ ਹਰਿ ਵਸੇ ਜਿਸ ਨਾਲ।

> > (ਮ.3, ਸਲੋਕ ਵ.ਵ. 48)

ਗੁਰੂ ਸਤਿਗੁਰ ਭਗਵਾਨ

(ਮ. 4, ਕਾਨੜਾ 12)

ਸ਼ਾਹਦੀ ਦੀ ਲੋੜ ਪਾਰਗਾਮੀ (transcendental) ਰੱਬ ਨੂੰ ਹੈ, ਵਿਆਪਕ (immanent) ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਨਹੀਂ। ਸੁਧੀਰ ਕੱਕੜ ਅਨੁਸਾਰ ਭਾਰਤੀ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਵਿਚ ਆਤਮਾ ਹੀ ਅਨਾਤਮਾ, ਅਪਰ (the other) ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਸਮੇਂ ਲੈਂਦੀ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਅਤੇ ਸਾਰੀ ਲੋਕਾਈ ਦਾ ਅਨਭਵ ਹੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਾ ਦੇ ਸਹਿਜ (spontaneous) ਨਿਯੰਤ੍ਰਨ ਵਿਚ ਹੈ। <sup>3</sup>

ਬ੍ਰਹਮ ਵਿੱਦਿਆ (Theology) ਦਾ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ 'ਤੇ ਬਹੁਤ ਅਸਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਪਰ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ ਦਾ ਬ੍ਰਹਮ ਵਿੱਦਿਆ ਤੇ ਥੋੜ੍ਹਾ। ਸਿਰੇ ਦੀ ਮਿਸਾਲ ਹੈ ਕਿ ਈਸਾਈ ਰਹੱਸਵਾਦ ਵਿਚ ਰੱਬੀ ਵਸਲ (union) ਸਦਕੇ ਸਰੀਰ ਤੇ ਨਿਸ਼ਾਨ (stigmata) ਪੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਪਰ ਮਸਲਮਾਨੀ ਤਸੱਵਫ਼ ਵਿਚ ਅਜਿਹਾ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ।

> ਸਿੱਖ ਬ੍ਰਹਮ ਵਿਦਿਆ ਦਾ ਆਧਾਰ ਗੁਰੂ ਸਿੱਖ ਹੈ, ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਹੈ।

> > (ਮ. 4, ਆਸਾ ਵੰਤ 2/8)

ਜਿਸ ਦਾ ਅਸਰ ਸਿੱਖ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ 'ਤੇ ਕਾਇਮ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। 4 ਲਹਿਣੇ ਨੂੰ ਕੀ ਪਤਾ ਸੀ ਕਿ ਉਸ ਨੂੰ ਬਾਬੇ ਨਾਨਕ ਦਾ ਗੁਰੂ ਹੋਣਾ ਪੈਣਾ ਹੈ; ਇਹ ਆਪਣੇ ਆਪੇ ਤੋਂ ਸਵੈ-ਉਦਭਵ ਦਾ ਕਾਰਜ ਹੈ। 'ਗੁਰ ਸਤਿਗੁਰ ਭਗਵਾਨ' ਅਨੁਸਾਰ ਪਤਾ ਨਹੀਂ ਕਦੋਂ ਸਿੱਖ ਨੇ ਰੱਬ ਵਰਗਾ ਹੋ ਜਾਣਾ ਹੈ। ਉਪਰੋਕਤ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਭਾਈ ਸੰਤੇਖ ਸਿੰਘ ਪਾਰੋ ਦੇ ਵਰਣਨ ਸਹਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਤੀਜੇ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹ ਪਾਰੋ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗੱਦੀ ਸੰਭਾਲਣ ਲਈ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਜੇ ਅਜਿਹਾ ਨਹੀਂ ਕਰਨਾ, ਤਾਂ ਤਨ ਤਯਾਗ ਦੇ।

ਕਰਯੋ ਹਕਾਰਨ ਏਕਲੋ ਪਾਰੋ ਅਪਨੇ ਪਾਸਿ ...ਮਨ ਮੇਰੇ ਮਹਿਾਂ ਅਬ ਇਮ ਆਵੈ ਗੁਰਤਾ ਗਾਦੀ ਤੋਹਿ ਬਿਛਾਵੈਂ "ਪ੍ਰਭੂ ਜੀ ਗੁਰਸਿੱਖੀ ਮੁਝਿ ਭਾਵੈ ਗੁਰ ਸਿੱਖੀ ਪਦ ਬਖਸ਼ਨ ਕਰੀਐ ਬਖਸ਼ੋ ਆਗਯਾ ਮੋਰਨਿ ਕਰਨਾ" ਜੇਕਰ ਸਿੱਖੀ ਮਹਿਾਂ ਮਨ ਮਾਨਾ ਸਦਨ ਆਪਨੇ ਅਬਿ ਚਲਿ ਜਾਵਹੁ ਤਨ ਤਯਾਗਹ ਨਹੀ ਬਿਲਮ ਲਗਾਵਹ

(ਸੂਰਜ ਪ੍ਰਕਾਸ਼, V, 1614-15)

(ਹਕਾਰਨ– ਬੁਲਾਉਣਾ ; ਏਕਲੋ– ਇਕੱਲੇ ਨੂੰ ; ਮੋਰਨਿ– ਮੋੜੀ ; ਸਦਨ– ਘਰ ; ਬਿਲਮ– ਦੇਰ)

<sup>3.</sup> The Inner World: A Psycho-Analytic Study of Childhood and Society in India, OUP, Delhi, 1982, pp. 87, 128.

 <sup>&#</sup>x27;The Psychological Substrate of Sikh Theology', Personality Study and Group Behaviour, 1986 (6/2), G.N.D.U., Amritsar, S.S. Hans.

ਗਲਪ ਆਪ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ–ਨਿਰਭਰ ਹੈ ਜਿਸ ਦਾ ਆਧਾਰ ਬ੍ਰਹਮਵਿੱਦਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਹਿੰਦੂ ਕਥਾਨਕ ਅਰਬੀ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਅਸਫ਼ਲ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।  $^5$  ਜੇ ਹਿੰਦੂ ਜਗਤ ਦੀ ਸਰਵੋਤਮ ਕਥਾ ਹ੍ਰਿਸ਼ਚੰਦ੍ਰ ਦੀ ਹੈ, ਤੇ ਅਲਫ ਲੈਲਾ ਵਿਚ ਅਰਬੀ ਦੀ ਸ੍ਰੇਸ਼ਟ ਕਹਾਣੀ 'ਕੂ ਕਰ ਭੋਜ ਲਈ ਸੋਨੇ ਦੀ ਤਸ਼ਤਰੀ ਚੋਰ' ਦੀ ਹੈ।  $^6$  ਨਿਰੋਲ ਸਿੱਖ ਕਥਾਨਕ ਬੀ–40 ਜਨਮਸਾਖੀ ਵਿਚ 'ਸਾਧ ਮਿਲੇ ਕਾ ਫਲ' ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਸੰਖੇਪ 'ਚ ਕੁਝ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੈ:

ਕੋਈ ਸਿੱਖ ਬਾਬੇ ਨਾਨਕ ਨੂੰ ਪੁੱਛਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਾਧ ਮਿਲੇ ਦਾ ਕੀ ਫਲ ਹੈ? ਬਾਬਾ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਤੂੰ ਜੰਗਲ ਵਿਚ ਫਲਾਨੇ ਥਾਂਉਂ ਜਾਹ, ਤੈਨੂੰ ਜਵਾਬ ਮਿਲ ਜਾਊਗਾ। ਸਿੱਖ ਦੱਸੀ ਥਾਂਓਂ ਗਿਆ, ਉਥੇ ਸੁੰਨਮ-ਸਾਨ, ਸਾਹਮਣੇ ਦਰਖਤ ਤੇ ਦੋ ਕਊਏ ਬੈਠੇ ਸੀ। ਸਿੱਖ ਦਿਲੋ-ਦਿਲੀ ਬਾਬੇ ਦੇ ਕਹੇ 'ਤੇ ਬਹੁਤ ਖੁਸ਼ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਉਹ ਉਥੋਂ ਮੁੜ ਬਾਬੇ ਕੋਲ ਪੁੱਜਾ। ਬਾਬੇ ਨੇ ਕਿਹਾ, ਭਾਈ ਉਸੇ ਥਾਂਉਂ ਜਾਹ। ਸਿੱਖ ਮੁੜ ਉੱਥੇ ਪੁੱਜਾ, ਉਹੀ ਸੁੰਨਮ-ਸਾਨ, ਨਾ ਬੰਦਾ ਨਾ ਬੰਦੇ ਦੀ ਜਾਤ, ਕੇਵਲ ਹੰਸਾਂ ਦਾ ਜੋੜਾ ਬਿਰਛ 'ਤੇ ਬੈਠਾ ਸੀ। ਸਿੱਖ ਬੇ-ਪ੍ਰਤੀਤਾ ਜਿਹਾ ਮੁੜ ਗਿਆ, ਪਰ ਬਾਬੇ ਪਾਸ ਫੇਰ ਵੀ ਪਹੁੰਚ ਗਿਆ। ਬਾਬੇ ਨੇ ਕਿਹਾ 'ਸਾਧ ਮਿਲੇ ਦੇ ਫਲ' ਦਾ ਜਵਾਬ ਉੱਥੋਂ ਹੀ ਲੱਭਣਾ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਉਸੇ ਥਾਂ ਫਿਰ ਪਹੁੰਚ ਗਿਆ। ਉੱਥੇ ਕੁੱਝ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਸਿੱਖ ਨਿਰਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਮੁੜਨ ਲੱਗਾ ਤਾਂ ਬਿਰਛ ਦੀ ਛਾਵੇਂ ਬੈਠੇ ਇਸਤ੍ਰੀ ਪੁਰਸ਼ ਨੇ ਉਹਨੂੰ ਹਾਕ ਮਾਰੀ, ਕਿ ਤੂੰ ਕਿਵੇਂ ਆਇਆ ਸੀ। ਸਿੱਖ ਨੇ ਆਪਣਾ ਸਵਾਲ ਦੁਹਰਾਇਆ। ਜੋੜੀ ਕਹਿੰਦੀ ਕਿ ਅਸੀਂ ਕੁਕਰਮਾਂ ਕਾਰਨ ਕਿਸੇ ਜਨਮ ਦੇ ਕਾਂ-ਕਾਉਣੀ ਸੀ। ਤੈਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਹੰਸਾਂ ਦੀ ਜੋੜੀ ਹੋ ਗਏ। ਤੂੰ ਮੁੜ ਕੇ ਆਇਆ ਤਾਂ ਤੇਰੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਕੇ ਇਸਤ੍ਰੀ-ਪੁਰਸ਼ ਹੋ ਗਏ। ਇਹ ਹੈ ਸਾਧ ਮਿਲੇ ਦਾ ਫਲ।

ਕਹਾਣੀ ਸਵੈ-ਉਦਭਵ ਦੇ ਵਿਚਾਰ ਨਾਲੋਂ ਪ੍ਰਬਲ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਭਲਾ ਆਦਮੀ ਸੰਭਾਵੀ ਸਵੈ-ਉਦਭਵ ਤੋਂ ਅਜੇ ਅਗਿਆਤ ਹੈ।

ਜੇ ਸਾਨੂੰ ਪਤਾ ਹੋਵੇ ਕਿ ਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਗੁਰੂ' ਦੀ ਥਾਂਉਂ ਸਾਧ ਸ਼ਬਦ ਅਕਸਰ ਆਇਆ ਹੈ ਤਾਂ ਇੰਝ ਭਾਸਦਾ ਹੈ ਜਿਵੇਂ ਕਿਤੇ ਇਹ ਲਹਿਣੇ ਦੀ ਆਪ–ਬੀਤੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਅੰਗਦ ਹੋਣਾ ਹੈ।

ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਆਪਣੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ/ਧਰਮ ਦੀ ਗਵਾਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਭੀੜ ਪੈਣ ਤੇ ਪੂਰਾ ਉਤਰਨਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸ਼ਾਇਦ ਕੁਝ ਕੁ ਨੂੰ ਸਵੈ-ਉਦਭਵ ਸਹਾਈ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇ, ਜਾਂ ਕਈਆਂ ਨੂੰ ਇਹਦੀ ਜ਼ਰੂਰਤ ਨਹੀਂ ਸੀ।

'ਦੁੱਖ' ਦੀ (ਪੱਛਮੀ ਚਿੰਤਕਾਂ ਲਈ) ਪੁਰਾਤਨ ਸਮੱਸਿਆ ਸੀ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਦਾਰਸ਼ਨਿਕ ਜੂਝਦੇ ਰਹੇ। ਇਹਦਾ ਵੱਖਰਾ ਅਤੇ ਨਿਵੇਕਲਾ ਹੱਲ ਪਿਛਲੇਰੇ ਯਹੂਦੀ ਅਤੇ

 <sup>&#</sup>x27;The Indian Hero as Vidyadhar' by Hans van Buitenen, Traditional India: Structure and Change, ed. Milton Singer, American Folklore Society, Philadelphia, Vol. X. 1959.

Tales from the Arabian Nights (unexpurgated), ed. P.H. Newly, tr. Sir Richard Burton, The Pocket Library, 1955.

ਮੁੱਢਲੇ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਨੇ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ। ਦੁੱਖ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਤੋਂ ਵੱਧ ਇਹਦੀ ਮਹਿਮਾ ਕੀਤੀ ਗਈ, ਇਹਦੀ ਸਾਰਤਾ (value) ਨੂੰ ਸਵੀਕਾਰ ਕੀਤਾ ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਸੁਰਗ ਦਾ ਦਰਵਾਜ਼ਾ ਖੋਹਲਣ ਵਾਲਾ ਸੀ। ਸੂਲੀ 'ਤੇ ਆਖਰੀ ਦਮਾਂ 'ਤੇ ਈਸਾ ਨੇ ਕਿਹਾ ਸੀ – ਖੁਸ਼ ਹੋਵੋ ਮੈਂ ਦੁਨੀਆਂ ਜਿੱਤ ਲਈ ਹੈ। ਮਰਦੇ ਮਸੀਹਾ ਨੂੰ ਮੌਤ ਦਾ ਨਵਾਂ ਰਾਹ ਲੱਭ ਗਿਆ ਸੀ। ਦੁੱਖ ਦੇ ਟੰਬੇ ਸੁਰਤ ਦੀ ਪੌੜੀ ਨੂੰ ਲੱਗੇ ਹੋਏ ਹਨ। ਯੋਧੇ ਦੇ ਆਦਰਸ਼ ਦੀ ਥਾਉਂ ਹੁਣ ਸੰਤ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਆਦਰਸ਼ ਬਣ ਗਿਆ।

ਕਰਮਾਂ ਦੇ ਫਲ ਵਾਲੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ ਦਾ ਅਜਿਹਾ ਲਕਸ਼ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ, ਉਹਦੇ ਲਈ ਸੂਰਗ ਦਾ ਦਰਵਾਜ਼ਾ ਹੋਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਖੁੱਲ੍ਹਦਾ ਹੈ।

'ਸ਼ਹੀਦ ਨੂੰ ਦਰਸ਼ਕਾਂ ਦੀ ਲੋੜ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਜੇ ਦਰਸ਼ਕ ਨਾ ਵੀ ਹੋਣ ਤਾਂ ਰੱਬ ਤਾਂ ਜ਼ਰੂਰ ਹੀ ਅੰਤਲਾ ਦਰਸ਼ਕ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਹੀਦੀ ਕਿਸੇ ਭਾਂਤ ਦਾ ਥੀਏਟਰ ਹੈ। '8 ਈਸਾਈ ਸ਼ਹੀਦ-ਨਵੀਸੀ 'ਚ ਅਕਸਰ ਜ਼ਿਕਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਕਿਵੇਂ ਸ਼ਾਸਨ ਲਈ ਉਤਾਵਲੇ ਸਨ, ਜਿਵੇਂ ਕਿਤੇ ਇਹਦੀ ਚਾਹਤ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਖੁਸ਼ੀ ਨਾਲ ਆਖਰੀ ਦਮ ਤੱਕ ਭਜਨ ਗਾਉਂਦੇ ਰਹੇ... ਸਿਪਰੀਅਨ (Cyprian) ਅਨੁਸਾਰ, "ਮੁਕਾਬਲੇ ਨੇ ਦੁੰਦੀ ਦੀ ਸ਼ਾਨ 'ਚ ਵਾਧਾ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਸੰਘਰਸ਼ ਤੋਂ ਇਸ ਕਰਕੇ ਨਹੀਂ ਟਲੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਾਨੂੰ ਤਸੀਹੇ ਤੋਂ ਡਰ ਲਗਦਾ ਸੀ, ਸਾਨੂੰ ਤਾਂ ਤਸੀਹੇ ਨੇ ਸੰਘਰਸ਼ ਲਈ ਸਗੋਂ ਉਤੇਜਿਤ ਕੀਤਾ ਹੈ।" ਟਰਟੱਲੀਅਨ (Tertullian) ਲਿਖਦਾ ਹੈ ਕਿ, "ਜੰਘ ਨੂੰ ਦਰਦ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ ਜੇ ਮਨ ਸੁਰਗ ਚ ਹੋਵੇ।" ਸ਼ਹੀਦ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਦੇ ਚਿਹਰੇ 'ਤੇ ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਦੀ ਥਾਉਂ ਪ੍ਰਹਿਲਾਦ ਨਜ਼ਰ ਆਉਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। 9

ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਅਤੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਅਜਿਹਾ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨ ਨਹੀਂ। ਇਕ ਤਾਂ ਦੁੱਖ ਦੀ ਆਪਣੇ ਆਪ 'ਚ (in-itself) ਸਵੀਕ੍ਰਿਤੀ ਨਹੀਂ; ਦੂਸਰੇ ਤਸੀਹਾ ਸਹਿਣ ਦੀ ਪ੍ਰਦਰਸ਼ਨੀ ਨਿਰਵਾਨ ਦਾ ਰਾਹ ਨਹੀਂ। ਸਿੱਖ ਸ਼ਹੀਦੀ ਇਹਦੀ ਬ੍ਰਹਮ ਵਿੱਦਿਆ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਤਾਰਾ ਸਿੰਘ (ਤਾਰੂ ਸਿੰਘ) ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੇ ਬਚਨ ਪੂਰੇ ਕਰਨ ਲਈ ਸ਼ਹੀਦ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

'ਹਮ ਤੋਂ ਕਰਹਿਂ ਨ ਜਾਨ ਪਿਆਰੀ ਹਮ ਪਯਾਰੇ ਕਰ ਹੈਂ, ਗੁਰ ਵਾਕ ਜਿਮ ਕਰ ਸਤਿਗੁਰ ਦਯੋਂ ਹੈ ਭਾਖ। ਸਿੰਘ ਸੋਊ ਜੁ ਕਰੈ ਨਿਤ ਜੰਗ ਸਿੰਘ ਸੋਊ ਕਰੈ ਮਰਨੋਂ ਨ ਸੰਗ। ਅਸੀਂ ਲਰ ਮਰੈਂਗੇ ਬੁੰਗੇ ਮਾਂਹਿਂ

Masochism in Sex and Society (original title Joy out of Suffering) Theodor Perk, Grove Press, 1962, N.Y., 342.

ਉਪਰੋਕਤ, ਪੰਨਾ 78.

<sup>9.</sup> ਉਪਰੋਕਤ, ਪੰਨਾ 355, 203.

ਨਹਿੰ ਨਠਕੈ ਹਮ ਜਾਨ ਬਚਾਹਿਂ। ਜਿਨ ਹੋਣਾ ਹੈ ਇਹਾਂ ਸ਼ਹੀਦ। ਰਹੇ ਸੋਊ ਔਰ ਜਾਹੁ ਵਗੀਦ। ਹੈ ਵੇਲੋਂ ਜਿਨ ਨਠਨੋਂ ਆਜ ਕਲ ਨਹਿੰ ਕੋਊ ਮਿਲੈਂਗੋਂ ਭਾਜ। <sup>10</sup>

(ਵਗੀਦ- ਵਗ ਜਾਓ, ਭੱਜ ਜਾਓ)

ਭਾਈ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਬ੍ਰਿਤਾਂਤ, ਰਤਨ ਸਿੰਘ ਭੰਗੂ ਅਨੁਸਾਰ, ਧਿਆਨ ਮੰਗਦਾ ਹੈ। ਉਹਦਾ ਬੰਦ-ਬੰਦ ਇਸ ਕਰਕੇ ਕੱਟਿਆ ਗਿਆ ਕਿਉਂਕਿ ਸੰਗਤ ਨੇ ਕਹਿ ਦਿੱਤਾ ਸੀ ਕਿ ਜਿਵੇਂ ਤੂੰ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਬੰਦਾਂ ਨੂੰ ਇੱਧਰ ਉੱਧਰ ਕਰਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਸੰਕਲਨ ਕੀਤਾ ਹੈ ਇੰਝ ਹੀ ਤੇਰਾ ਬੰਦ-ਬੰਦ ਕੱਟਿਆ ਜਾਊ। ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਸੰਗਤ ਦੇ ਬਚਨ ਨੂੰ ਅਟੱਲ ਮੰਨਦਾ ਹੋਇਆ ਇਹਨੂੰ ਸਵੀਕਾਰ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਵੱਡਾ ਫਿਕਰ ਆਪਣੀ ਸਿੱਖੀ 'ਤੇ ਕਾਇਮ ਰਹਿਣ ਦਾ ਹੈ, ਨਾ ਕਿ ਜਾਨ ਗੁਆਉਣ ਦਾ। ਜਿਵੇਂ :-

ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਕਿਵ ਦਿਲ ਅਈ ਬੀਤ ਗੰਥ ਦਈ ਹਲਾਇ ਤਬ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤ ਬਜ ਕਹਯੋ 'ਹੋਗ ਬੰਦ ਬੰਦ ਤੜੈ ਤੜਾਇ। ਜਿਮ ਗਰ ਗੁੰਥ ਬੰਦ ਬੰਦ ਹਿਲਾਯਾ ਤਿਮ ਤਮ ਬੰਦ ਬੰਦ ਹੋਗ ਕਟਾਯਾ ਸਿੱਖ ਸੰਗਤ ਇਮ ਦੀਨੋ ਸਾਪ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਸੋ ਲਾਗਰੋ ਪਾਪ। ਤਬ ਹੀ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਯੌ ਸਨ ਲਈ ਸਨਤ ਬਚਨ ਤਿਸ ਚਿੰਤਾ ਪਈ। ਸੰਗਤ ਬਚਨ ਸ ਖਾਲੀ ਨਾ ਹੀ ਸੁੱਤਿ ਬਜਨ ਇਹ ਹਮ ਸਿਰ ਆਹੀ'। ਜੋੜ ਹਾਥ ਸੋ ਤਰਤ ਖਲੋਯੋ 'ਕਰਹ ਅਨਗ੍ਹਹ ਜ ਹਮ ਸੇ ਹੋਯੋ। ਗਰ ਸੰਗਤਿ ਸੰਗਤ ਗਰ ਆਹੀ ਗਰ ਸੰਗਤ ਮੇਂ ਭੇਦ ਕੁਛ ਨਾਂਹੀ। ਸੰਗਤ ਬਚਨ ਹਮਹਿ ਸਿਰ ਧਰਯੋ ਸੋ ਮੈਂ ਚਹੀਯੋ ਅਬ ਬਰ ਕਰਯੋ।

<sup>10.</sup> ਰਤਨ ਸਿੰਘ ਭੰਗੂ, *ਪ੍ਰਾਚੀਨ ਪੰਥ ਪ੍ਰਕਾਸ਼*, ਸੰਪਾ. ਵੀਰ ਸਿੰਘ, *ਖਾਲਸਾ ਸਮਾਚਾਰ*, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ, 1962, ਪੰਨਾ 191.

ਮੇਰੀ ਸਿੱਖੀ ਸਾਬਤ ਰਹੇ. ਬੰਦ ਬੰਦ ਕਾਟਤ ਨਹਿ ਦੁਖ ਅਹੈ।'

(ਅਨੁਗ੍ਰਹੁ- ਮਿਹਰਬਾਨੀ ; ਬਰ- ਪੂਰਾ ; ਅਹੈ- ਹੈ)

ਸਿੱਖ ਮੁਗਲ ਪ੍ਰਸ਼ਾਸਨ ਵਲੋਂ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਨ ਤੇ ਲਗਾਇਆ ਗਿਆ ਟੈਕਸ ਭਰਨ ਨੂੰ ਤਿਆਰ ਹਨ ਪਰ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਨੇ ਮਨ੍ਹਾਂ ਕਰ ਦਿੱਤੇ।

> ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਸੋ ਲਖ ਸਾਮੋ ਹੁਈ ਬਾਤ ਦਏ ਤੌੜ 'ਸਿਖਨ ਬਚਨ ਸੁ ਕਿਮ ਟਲੈ ਕਰੈ ਜਤਨ ਜੋ ਕਰੋੜ।'

ਇਹ ਸੰਗਤ ਦੇ ਬਚਨ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਹੈ ਕਿ ਮੁਫਤੀ ਦੀ ਇਨਸਾਫ਼ ਦੀ ਕਿਤਾਬ ਉਥੋਂ ਖੁਲ੍ਹਦੀ ਜਿਹੜੀ ਸੰਗਤ ਦੀ ਭਵਿੱਖ–ਬਾਣੀ ਦੀ ਪ੍ਰੋੜ੍ਹਤਾ ਕਰੇ।

> 'ਬੰਦ ਬੰਦ ਜੁਦੋ ਸਿੰਘ ਮਨੀ ਕਰਾਵੋ ਇਮ ਕਰ ਚਹੀਯਤ ਜਗਤ ਦਿਖਾਵੋ।' ਹੋਨੀ ਸੀ ਸੋ ਉਨ ਮੁਖ ਬੋਲੀ ਉਨ ਮੁਖ ਭੀ ਸ਼ਾਪ ਕੂੰਜੀ ਖੋਲੀ। ਉਨਕੀ ਕਿਤਾਬਨ ਤੇ ਤਬੈ ਨਿਕਸਯੋ ਸੋੳ ਵਾਕ।

ਚੰਡਾਲ 'ਬਾਹਾਂ ਟੰਗਾਂ' ਜੁਦਾ ਕਰਨ ਲੱਗੇ ਹਨ ਤਾਂ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪ ਦਸਦਾ ਹੈ ਕਿ ਬੰਦ-ਬੰਦ ਕਿਵੇਂ ਕੱਟੀਂਦਾ ਹੈ :

> 'ਬਾਹਾਂ ਟੰਗਾਂ ਕਰੋ ਜੁਦਾਇ' ਤਬਹਿ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਉਨ ਸੋ ਕਹੀ। 'ਤਮ ਬੰਦ ਬੰਦ ਕੋ ਜਾਨਤ ਨਹੀ। ਮੈਂ ਬੰਦ ਬੰਦ ਨਿਜ ਦਿਓ ਬਤਾਈ ਤਿਮੈਂ ਤਿੰਮੈਂ ਤੂੰ ਛੂਰੀ ਚਲਾਈ।'

## ਫੇਰ ਜਦ

ਮਾਰ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਗ੍ਰੀਵ ਉਤਾਰੀ ਸਿੰਘ ਜੀ ਮੁਖ ਗੁਰ ਪੜ੍ਹਤੋਂ ਬਾਨੀ ਨਹਿ ਕੁਛ ਪੀੜ ਦੇਹ ਉਨ ਜਾਨੀ। ਬਿਦੇਹ ਰੂਪ ਥੋਂ ਸਿੰਘ ਜੀ ਧਾਰਯੋਂ ਮੁਖ ਸੋ ਸਬਦ ਬਿਦੇਹ ਉਚਾਰਯੋ। ਪਾਠ ਸੁਖਮਨੀ ਮੁਖੋਂ ਉਚਰੈ 'ਨਹ ਕਿਛੂ ਜਨਮੈਂ ਨਹ ਕਿਛੂ ਮਰੈ।'

ਸੀਸ ਭਯੋ ਤਬ ਧੜ ਤੇ ਦਰ ਰਹੀ ਸਿਖੀ ਸਿੰਘ ਸਾਬਤ ਸਰ॥ 11

(ਗ੍ਰੀਵ- ਗਰਦਨ ; ਸ਼ੈਰ- ਸੂਰਾ)

ਸਿੱਖ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਮਨੋ-ਵਿਗਿਆਨ 'ਦੱਖ ਦੀ ਖਸ਼ੀ' ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਦੱਖ ਨਾ ਮੰਨਣ ਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦਾ ਆਧਾਰ ਸਿੱਖ ਬਹੁਮ ਵਿੱਦਿਆ ਹੈ। ਸੰਤੋਖ ਸਿੰਘ ਦਾ ਗਰ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਵਰਣਨ ਧਿਆਨ ਮੰਗਦਾ ਹੈ। ਰਤਨ ਸਿੰਘ ਭੰਗ ਵਾਂਗੂੰ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਕਰਨ ਕਾਰਨ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰਾਪੁਕਿਰਤਕ (Supernatural) ਹੈ। ਗੁਰ ਸਾਹਿਬ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਨਾਲ ਕੈਦ 'ਚ ਆਏ ਹਨ।

ਕਾਰਾਗ੍ਰਿਹ ਆਪੇ ਹਮ ਲਹਯੋ

(4428)

ਜਿਥੇ ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਦਾ

ਇਕ ਰਸ ਸਤਿਗੁਰ ਬਦਨ ਸੁਹਾਯੋ

(4455)

ਉਹਨਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਬੰਦੇ ਦੀ body and form ਜਾਂ ਸਰੀਰ ਤੇ ਆਕਾਰ ਧਰਮ ਹੈ। ਨਾਮ ਰੂਪ ਇਹ ਧਰਮ ਸਰੀਰ

ਨਾਲੇ ਕੈਦ ਕਸ਼ਟ ਤੇ ਤਾਸ ਨ ਲਹਯੋ

ਮਦਿਤ ਮਨਿੰਦ ਬਦਨ ਜਿਨ ਕੇਰਾ (4470)

(ਮੁਦਿਤ- ਖੁਸ਼ ; ਮਨਿੰਦ- ਚੰਦ ਦੀਆਂ ਕਿਰਨਾਂ ਤੋਂ ਬਣੀ ਮਣੀ ; ਬਦਨ- ਚਿਹਰਾ ; ਕੇਗਾ- ਦਾ)

ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਸ਼ਹੀਦੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕਰਕੇ *ਜਪੁ ਜੀ ਸਾਹਿਬ* ਦਾ ਪਾਠ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਨਾਲੇ ਜੱਲਾਦ ਨੂੰ ਹੁਕਮ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਪਾਠ ਦੇ ਅੰਤ ਹੋਣ 'ਤੇ ਸਿਰ ਨਿਵਾਂਵਾਂ ਤਾਂ ਤਲਵਾਰ ਦਾ ਵਾਰ ਕਰਨਾਂ ਹੈ।

> ਨਿਕਟਿ ਕੁਪ ਲਘੂ, ਤਿਸ ਥਲ ਗਏ ਜਲ ਨਿਕਸਾਯੋਂ ਮੱਜਨ ਕਿਏ। ਜਪ ਜੀ ਪਾਠ ਕਰਨਿ ਪਨ ਲਾਗੇ ਕਹਯੋ 'ਜਬਹਿ ਹਮ ਸੀਸ ਨਿਵਾਇ' ਤਬਿ ਦੇਖਹੂ, ਤੁਮ ਤੇਗ ਚਲਾਇ।

(4472)

ਂ(ਕੁਪ-਼ਖ਼ਹ : ਲਘ- ਲਘੂ, ਛੋਟਾ : ਮੱਜਨ- ਇਸ਼ਨਾਨ)

ਫੋਕੋ ਵਾਰ ਝਟਕ ਭੂਜ ਪਰੀ

ਪਰ ਤਲਵਾਰ ਲੱਗਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸੀਸ ਧੜ ਤੋਂ ਵੱਖ ਹੋ ਜਾਂਦਾ

ਹੈ। ਕਰੀ ਚਲਾਵਨਿ ਗਈ ਨ ਤਹਿਂ ਲੌ ਧਰ ਤੇ ਸਿਰ ਉਤਰਯੋ ਗਰ ਪਹਿਲੋਂ।

<sup>11.</sup> ਉਪਰੋਕਤ, ਪੰਨਾ 223, 225, 226, 227.

ਲਗੀ ਨ ਗ੍ਰੀਵਾ ਮਹਿੰ, ਉਰ ਧਰੀ। ਉਡਯੋਂ ਸੀਸ ਹੁਇ ਅੰਤਰ ਧਯਾਨਾ ਧਰਕ ਉਠੀ ਸਭਿ ਕੀ ਤਬਿ ਵਾਤੀ ਲਖਯੋਂ ਰਿਦੇ, ਭਾ ਬਡ ਉਤਪਾਤੀ। ਤਿਹ ਸਿਖ ਕੀ ਝੋਰੀ ਸਿਰ ਆਯਹ। (4473)

(ਕਰੀ– ਕਰ, ਹੱਥ ; ਭੂਜ– ਬਾਂਹ ; ਉਰ– ਦਿਲ ; ਉਤਪਾਤੀ– ਉਤਪਾਤ, ਆਫ਼ਤ, ਮਸ਼ਕਿਲ)

ਅੱਗੇ ਜਾ ਕੇ ਪ੍ਰਾਪਰਕ੍ਰਿਤੀ ਆਪ ਇਸੇ ਗੱਲ ਦਾ ਸਮਰਥਨ ਕਰਦੀ ਹੈ :

ਬ੍ਰਹਮਾਦਿਕ ਮਘਵਾ ਅਮਰ

ਆਇ ਗਗਨ ਮਹਿ ਛਾਇ ਹੇਰਹਿਾਂ ਅਚਰਜ ਕੋ ਧਰੈਂ ਮਿਲਿਤ ਭਏ ਸਮੁਦਾਇ। ਸਿਰ ਦੇ ਹਿੰਦੁਨਿ ਧਰਮ ਉਬਾਰਹਿਂ ਤਰਕ ਰਾਜ ਕੀ ਜਰਾਂ ਉਖਾਰਹਿਂ<sup>12</sup>

(4473)

(ਮਘਵਾ- ਪੂਜਣ ਯੋਗ ; ਅਮਰ- ਜੋ ਮਰਦੇ ਨਹੀਂ, ਦੇਵਤੇ ; ਗਗਨ- ਅਸਮਾਨ ; ਹੇਰਹਿਂ- ਵੇਖਦੇ ਹਨ : ਸਮਦਾਇ- ਇਕੱਠ)

ਈਸ਼ਾਈ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਆਧਾਰ ਧਰਮੀ ਕਲਪਨਾ<sup>13</sup> ਹੈ ਜਦੋਂ ਕਿ ਸਿੱਖ ਸ਼ਹੀਦੀ ਅਲੌਕਿਕ ਦੀ ਉਪਜ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਦੇ ਕਰਮ ਦੀ ਸਾਂਝ ਕਾਰਨ ਕਈਆਂ ਦੇ ਵਰਣਨ ਵਿਚ ਸਾਂਝ ਹੈ। ਸੰਤ ਵਿਨਸੈਂਟ (Vincent) ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਵਾਂਗੂੰ ਆਪਣੇ ਤਸੀਹਾ ਦੇਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਮਿਹਣਾ ਮਾਰਦਾ ਹੈ, ਸੰਤ ਡੈਨਿਸ (Dennis) ਬਾਬਾ ਦੀਪ ਸਿੰਘ ਵਾਂਗੂੰ ਬੇ–ਸਿਰ ਹੋਇਆ ਆਪਣੇ ਸਿਰ ਨੂੰ ਦਫ਼ਨ ਦੀ ਜਗ੍ਹਾ ਤੱਕ ਲੈ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। <sup>14</sup> ਦੂਸਰੀ ਗੱਲ ਇਹ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦੀਆਂ ਕਿਸੇ ਸ਼੍ਰੇਣੀ ਦੀ ਸ਼ਕਤਿ–ਵਰ ਇੱਛਾ ਦੀ ਲਖਾਇਕ ਹਨ ਜਿਸ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਤਕੜਾਈ ਦਾ ਅਨੁਭਵ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਭੂੜ ਦੇ ਹਨੇਰੇ ਚੋਂ ਨਿਕਲ ਕੇ ਸਮਾਜ 'ਤੇ ਅਸਰ ਅੰਦਾਜ਼ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। <sup>15</sup>

<sup>12.</sup> ਸੰਤੋਖ ਸਿੰਘ, *ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਪ੍ਰਤਾਪ ਸੂਰਜ ਗ੍ਰੰਥ*, ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬ।

<sup>13. &</sup>quot;The Hebrews had dreamed the mass-dream of the Messiah, the saviour of national resurrection, before Christendom took it up and enlarged it. The idea of resurrection and the expectation of salvation made it easy for the medieval Christian to endure earthly suffering.",p.431. Masochism

<sup>14.</sup> Tudor Books, pp. 41, 43.

<sup>15.</sup> *ਉਪਰੌਕੜ*, ਪੰਨਾ 191.

## ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਸਿੱਖ ਸੰਕਲਪ

ਡਾ. ਸਰਬਜਿੰਦਰ ਸਿੰਘੰ

ਮੌਤ, ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅੰਤਿਮ ਸੱਚ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਕੁਦਰਤ ਦੀ ਜੋ ਸਿਰਜਨਾ ਹੈ, ਭਾਵੇਂ ਉਹ ਜੀਵ ਹੈ ਜਾਂ ਨਿਰਜੀਵ, ਉਸ ਦਾ ਅੰਤ ਅਟੱਲ ਹੈ। ਇਸ ਅੰਤ ਨੂੰ ਸ਼ੁਰੂ ਤੋਂ ਲੈ ਕੇ ਅੱਜ ਤੱਕ ਰੋਕਣਾ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੰਭਵ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਿਆ। ਸੋ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਮੌਤ ਇਕ ਅਜਿਹਾ ਸੱਚ ਹੈ ਜਿਸ ਤੇ ਕਾਬੂ ਪਾਉਣਾ ਜਾਂ ਇਸ ਤੋਂ ਬਚ ਸਕਣਾ ਸੰਭਵ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਵਿਗਿਆਨ ਅਤੇ ਤਕਨੀਕ ਦੀ ਅੱਤ ਦੀ ਤਰੱਕੀ ਹੋ ਜਾਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਵੀ ਨਾ ਤਾਂ ਮੌਤ ਨੂੰ ਰੋਕਣ ਦਾ ਢੰਗ ਈਜ਼ਾਦ ਹੋਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਮੌਤ ਦੇ ਰਹੱਸ ਤੋਂ ਪਰਦਾ ਉਠਾਇਆ ਜਾ ਸਕਿਆ ਹੈ। ਪਰ ਜੇਕਰ ਸਮੁੱਚੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਧਰਮਾਂ ਜਾਂ ਕੌਮਾਂ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵੱਲ ਨਿਗ੍ਹਾ ਮਾਰੀ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਕੁਝ ਲੋਕ ਅਜਿਹੇ ਵੀ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਹੜੇ ਆਪਣੀ ਕੌਮ ਦੀ ਮਾਣ ਮਰਿਆਦਾ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖੀ ਸਵੈਮਾਨ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਲਈ ਕੁਦਰਤੀ ਮੌਤ ਦੀ ਉਡੀਕ ਨਾ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਆਪਣੀ ਮੌਤ ਨੂੰ ਆਪ ਗਲੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਅਜਿਹੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਯਾਦ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸਵੈ-ਕੁਰਬਾਨੀ ਨੂੰ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਦਰਜੇ ਨਾਲ ਸਨਮਾਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਹੀਦ ਉਸ ਵਿਅਕਤੀ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਸੱਚਾਈ ਅਤੇ ਧਰਮ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਚਲਦਿਆਂ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਕੁਰਬਾਨ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਕੁਰਬਾਨੀ ਆਉਣ ਵਾਲੀਆਂ ਕੌਮਾਂ ਜਾਂ ਨਸਲਾਂ ਲਈ ਸਦਾ ਲਈ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਸਰੋਤ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਉਸ ਦੇ ਵਾਰਸ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵਜੋਂ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਆਪਣੇ ਅਤੀਤ ਅਤੇ ਵਿਰਾਸਤ ਵਜੋਂ ਫਖ਼ਰ ਮਹਿਸੂਸ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ਼ਹੀਦ ਆਪਣੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਕੇ ਆਪਣੇ ਅਕੀਦੇ ਦੀ ਗਵਾਹੀ ਪੇਸ਼ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਕੋਈ ਅਣਚਾਹੀ ਮੌਤ ਮਰਨ ਦਾ ਨਾਮ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਕਿਸੇ ਜੁਲਮ, ਜ਼ਬਰ ਜਾਂ ਅੱਤਿਆਚਾਰ ਵਿਰੁੱਧ ਕੁਰਬਾਨੀ ਦੇ ਕੇ ਪੈਦਾ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਅਜਿਹਾ ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਹੈ, ਜਿਹੜਾ ਆਪਣੇ ਸਵੈ-ਪ੍ਰਸੰਗ ਖੁਦ ਸਥਾਪਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਕੋਈ ਮਜ਼ਬੂਰੀ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਸਿਦਕ-ਸਬੂਰੀ ਹੈ ਅਤੇ ਤਸ਼ੱਦਦ, ਜੁਲਮ ਅਤੇ ਸੋਸ਼ਨ ਵਿਰੁੱਧ ਸਹਿਨਸ਼ੀਲਤਾ ਦੀ ਦ੍ਰਗ-ਵਿਜੈ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਕਿਸੇ ਨਿਰਭੈ ਸ਼ਕਤੀ ਦਾ ਪ੍ਰਦਰਸ਼ਨ ਵੀ

<sup>🔹</sup> ਰੀਡਰ, ਗੁਰੂ ਗਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਅਧਿਐਨ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬੀ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, ਪਟਿਆਲਾ।

<sup>1.</sup> ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਸ਼ਵ ਕੋਸ਼ (ਜਿਲਦ ਤੀਜੀ), ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ, 1989, ਪੰਨਾ 336.

ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਨਿਰਭਓ ਅਤੇ ਨਿਰਵੈਰ ਬਿਰਤੀ ਸਿਦਕ ਹੈ। ਇਵੇਂ ਸ਼ਹੀਦ ਉਹ ਅਦੁੱਤੀ ਸ਼ਖਸ਼ੀਅਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਮੌਤ ਦੇ ਭੈ ਤੋਂ ਕੋਹਾਂ ਦੂਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਉੱਚੀਆਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਲਈ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਜਾਗਰਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦੀ ਕੀਮਤ ਵਜੋਂ ਉਹ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਕੁਰਬਾਨ ਕਰਨ ਲਈ ਤੱਤਪਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਸਮੁੱਚੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਸਮਰਾੱਪਿਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਮਨੁੱਖੀ ਸਵੈਮਾਨ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਲਈ ਹੀ ਜਿਉਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਬਹਾਲੀ ਲਈ ਹੀ ਖੁਦ ਨੂੰ ਕੁਰਬਾਨ ਵੀ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਹੀਦ ਨਾ ਕੇਵਲ ਕਿਸੇ ਇਕ ਵਿਅਕਤੀ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਬਚਾਅ ਲਈ ਸਗੋਂ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ, ਕੌਮੀਅਤਾਂ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਅਤੇ ਧਰਮ ਦੀ ਰਖਵਾਲੀ ਲਈ ਆਪਣਾ ਆਪ ਕੁਰਬਾਨ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਅਜਿਹੇ ਲੋਕ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸ਼ੋਸ਼ਿਤ ਜਾਂ ਗੁਲਾਮ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਰਹਿਣਾ ਪਸੰਦ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ ਅਤੇ ਸਮੂਹ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੀ ਆਜ਼ਾਦੀ ਅਤੇ ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਭਲੇ ਵਾਸਤੇ ਤੱਤਪਰ ਰਹਿੰਦੇ ਹੋਏ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੀ ਭਲਾਈ ਲਈ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵੱਲ ਵੱਧਦੇ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਹਾਨ ਲੋਕਾਂ ਦੀਆਂ ਸਵੈ–ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਨਾਲ ਜਿਥੇ ਲੋਕ-ਚੇਤਨਤਾ ਦਾ ਵਿਕਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਉਥੇ ਲੋਕ ਆਪਣੇ ਹੱਕਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜਾਗਰਿਤ ਵੀ ਹੋਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਕੁੱਝ ਕਰ ਸਕਣ ਦੀ ਭਾਵਨਾ ਵੀ ਪ੍ਰਬਲ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਇਸ ਵਿਚਾਰ-ਚਰਚਾ ਦੀ ਲੋਅ ਵਿੱਚ ਜੇਕਰ ਸ਼ਹੀਦ ਅਤੇ ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਨੂੰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਿਤ ਕਰਨਾ ਹੋਵੇ ਤਾਂ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਉਹ ਵਿਅਕਤੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਹੈ ਜੋ ਖੁਸ਼ੀ ਨਾਲ ਆਪਣੇ ਧਰਮ, ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਅਤੇ ਆਦਰਸ਼ ਦੀ ਸਚਿਆਈ ਨੂੰ ਸਥਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਜੁਲਮ ਖਿੜੇ-ਮੱਥੇ ਸਹਿਣ ਕਰਦਾ ਹੋਇਆ ਆਪਣੇ ਜੀਵਨ ਦਾ ਬਲੀਦਾਨ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਆਦਰਸ਼ ਦੀ ਵਾਸਤਵਿਕਤਾ ਦਾ ਵਿਸ਼ਵਾਸ਼ ਉਸ ਨੂੰ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੀ ਨਿਡਰਤਾ ਅਤੇ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹਤਾ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਸ਼ਹੀਦ ਅਸਲ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਮੁਕਾਮ ਨੂੰ ਉਦੋਂ ਹੀ ਹਾਸਲ ਕਰਦਾ ਹੈ ਜਦੋਂ ਉਹ ਦੇਹ ਦੇ ਬੰਧਨਾਂ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣੀ ਚੇਤਨਾ ਨੂੰ ਰੱਬੀ ਸੁਹਜ ਨਾਲ ਇਕਸੁਰ ਕਰ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਸਿੱਖ ਵਿਦਵਾਨ ਹਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮਹਿਬੂਬ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ-'ਸ਼ਹਾਦਤ ਮਨੁੱਖੀ ਹਸਤੀ ਨੂੰ ਰੱਬੀ ਸੁਹਜ ਦੇ ਕੇਂਦਰ ਵਿਚ ਲਿਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਇਵੇਂ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਰੂਹਾਨੀ ਸਫ਼ਰ ਅਜ਼ੀਮ ਸਾਬਤ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਹਾਸਿਲ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਰਹਿਮ ਵਿਚ ਅੰਤਮ ਨਾਂਹ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਵਿਚ ਸਮੋਅ ਲੈਣ ਦੀ ਤਾਕਤ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। '2 ਇਹੀ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਸਦਾ ਜਿਉਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮੌਤ ਜੀਵਨ ਜਿਉਣ ਦੀ ਜਾਚ ਸਿਖਾਉਂਦੀ ਹੈ।

ਸ਼ਹੀਦ ਅਰਬੀ ਭਾਸ਼ਾ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਹੈ ਅਤੇ *ਕੁਰਾਨ* ਵਿਚ ਇਸ ਦੀ ਵਰਤੋਂ 'ਗਵਾਹ' ਜਾਂ 'ਸਾਕਸ਼ੀ' ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਹੋਈ ਹੈ। ਭਾਰਤੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ ਵਿਚ ਇਸ ਸ਼ਬਦ ਦੇ

<sup>2.</sup> ਹਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮਹਿਬੂਬ (ਪ੍ਰੋ.), ਸਹਿਜੇ ਰਚਿਓ ਖਾਲਸਾ, ਪੰਨਾ 904.

ਸਮਾਨ ਕੋਈ ਸ਼ਬਦ ਨਹੀਂ ਆਇਆ ਕਿਉਂਕਿ ਭਾਰਤੀ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਇਸ ਅਹਿਸਾਸ ਨੂੰ ਹੰਢਾਇਆ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਭਾਰਤੀ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚ ਸਾਮੀ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤੀ ਰਾਹੀਂ ਆਇਆ ਹੈ। ਸਾਮੀ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਸੋਹਦ (Shuhud) ਤੋਂ ਆਇਆ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਸ਼ਬਦੀ ਅਰਥ ਗਵਾਹੀ (present as a witness) ਦੇਣਾ ਹਨ। <sup>3</sup> ਯਨਾਨੀ ਭਾਸ਼ਾ (Greek) ਵਿਚ ਇਸ ਲਈ ਸ਼ਬਦ UATUP ਵਰਤਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਅਰਥ ਵੀ 'ਗਵਾਹੀ' ਹਨ। ਸਾਮੀ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਉਹ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜੋ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦੇ ਬੋਲਬਾਲੇ ਵਾਸਤੇ ਜਲਮ ਸਹਿਣ ਲਈ ਤੱਤਪਰ ਹੋਵੇ ਜਾਂ ਧਰਮ ਬਦਲੇ ਆਪਣੇ ਸੱਚ ਤੇ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਰਹਿ ਕੇ ਵੱਡੀ ਤੋਂ ਵੱਡੀ ਕਰਬਾਨੀ ਦੇਣ ਲਈ ਤਿਆਰ ਰਹੇ। ਉਹ ਮੌਤ ਤੋਂ ਡਰਨ ਦੀ ਥਾਂ ਮੌਤ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਨਾਲ ਜਾ ਚੁੰਮਦਾ ਹੈ।<sup>4</sup> ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਗਰੀਕ ਲੋਕਾਂ ਵਲੋਂ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਬਰਾਨੀ ਜਾਂ ਮੌਜ਼ਿਜ਼ ਦੀ ਕੌਮ ਲਈ ਵਰਤਿਆ ਗਿਆ ਕਿਉਂਕਿ ਯਹੂਦੀ ਲੋਕ ਮਿਸ਼ਰੀਆਂ ਦੀ ਗਲਾਮੀ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਬਤੀਤ ਕਰ ਰਹੇ ਸਨ ਅਤੇ ਉਥੋਂ ਦੇ ਸ਼ਾਸ਼ਕ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਫਰਾਉਨ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ. ਦੇ ਜਲਮਾਂ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਸਨ। ਉਸ ਦੇ ਜ਼ਲਮ ਇਸ ਹੱਦ ਤੱਕ ਵੱਧ ਚੱਕੇ ਸਨ ਕਿ ਉਸ ਦੇ ਹਕਮ ਨਾਲ ਯਹਦੀਆਂ ਦੇ ਘਰ ਜੰਮਣ ਵਾਲੇ ਹਰ ਲੜਕੇ ਨੂੰ ਕਤਲ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ, ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਬਾਵਜਦ ਵੀ ਉਹ ਆਪਣੇ ਧਰਮ-ਅਸਲਾਂ ੳਤੇ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਰਹਿ ਕੇ ਕਰਬਾਨੀਆਂ ਦੇ ਰਹੇ ਸਨ। ਅਜਿਹੇ ਸਿਰੜ ਅਤੇ ਸੱਚ ਵਾਲੀ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹਤਾ ਨੂੰ ਵੇਖਦੇ ਹੋਏ ਗਰੀਕ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਲਈ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕੀਤੀ।<sup>5</sup>

ਸ਼ਹੀਦ ਅਤੇ ਸ਼ਹਾਦਤ, ਦੋਵਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦਾ ਸੰਬੰਧ ਇਸਲਾਮੀ ਚਿੰਤਨ ਨੂੰ ਦਿਸ਼ਾ-ਨਿਰਦੇਸ਼ ਦੇਣ ਵਾਲੇ ਉਸ ਦੇ ਪੂਰਬ-ਵਰਤੀ ਯਹੂਦੀ ਅਤੇ ਈਸਾਈ ਧਰਮਾਂ ਨਾਲ ਹੈ। ਜੇਕਰ ਧਰਮ ਵਿਗਿਆਨਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਤੋਂ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਖੁਰਾ-ਖੋਜ ਕੱਢਿਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਇਸ ਦੀ ਸੰਕਲਪਨਾਤਮਿਕ ਯਾਤਰਾ ਪੁਰਾਣੇ ਨੇਮ (Old Testament) ਤੋਂ ਹੀ ਸ਼ੁਰੂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਸਿੱਖ ਪਰਿਪੇਖ ਬਾਰੇ ਗੱਲ ਕਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸਾਨੂੰ ਸਾਮੀ ਧਰਮ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਇਸ ਦੇ ਸੰਕਲਪਾਤਮਿਕ ਅਤੇ ਧਰਮ ਵਿਗਿਆਨਕ ਪਰਿਪੇਖ ਨੂੰ ਜਾਨਣਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਅਜਿਹਾ ਕਰਨ ਨਾਲ ਜਿਥੇ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਮੂਲ ਸਰੋਕਾਰਾਂ ਦੀ ਨਿਸ਼ਾਨਦੇਹੀ ਹੋਵੇਗੀ, ਉਥੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਇਸ ਦੇ ਨਿਆਰੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਵੀ ਸਪਸ਼ਟ ਹੋ ਜਾਵੇਗੀ। ਸੋ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਪਰਿਪੇਖ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਯਹੂਦੀ, ਈਸਾਈ ਤੇ ਇਸਲਾਮੀ ਧਰਮਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਾਂਗੇ।

ਯਹੂਦੀ ਧਰਮ ਵਿਚ ਇਸ ਧਾਰਨਾ ਉੱਪਰ ਖੜ੍ਹਾ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ੈਤਾਨ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਚੱਲਣ ਕਰਕੇ ਰੱਬ ਨੇ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਧਰਤੀ ਉੱਪਰ ਸੁੱਟ ਦਿੱਤਾ। ਉਹ ਧਰਤੀ ਉੱਪਰ ਆ ਕੇ ਦੁਬਾਰਾ

<sup>3.</sup> The Arabic word for 'martyr' in Quran and in Muslim theology is 'shahid' pl. 'shuhud' or shahid pl. 'shuhada' the literal meaning of which is present as a witness. (Thomas Patrick Hughes, Dictionary of Islam, p. 327).

<sup>4.</sup> ਇਨਸਾਈਕਲੌਪੀਡੀਆ ਆਫ਼ ਰਿਲੀਜਨ ਐਂਡ ਐਥਿਕਸ, ਪੰਨਾ 473.

<sup>5.</sup> *ਇਨਸਾਈਕਲੋਪੀਡੀਆ ਆਫ ਬਿਰਟੈਨਕਾ* (ਜਿਲਦ ਚੌਦਾਂ), ਪੰਨਾ 90,

ਆਪਣੇ ਖੁੱਸੇ ਹੋਏ ਸਵਰਗ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ ਯਤਨ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਯਤਨ ਵਿਚ ਉਸ ਦੀ ਆਪਣੀ ਮੱਤ-ਬੁੱਧ ਨਾਕਾਫ਼ੀ ਹੈ। ਸਵਰਗ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਉਹ ਤਾਂ ਹੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ ਜੇਕਰ ਰੱਬ ਉਸ ਲਈ ਮਦਦਗਾਰ ਹੋਵੇ। ਯਹੂਦੀ ਮੱਤ ਦੀ ਇਹ ਵੀ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਰੱਬ ਆਪਣੀ ਕਰਤਾਰੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚੋਂ ਸਭ ਤੋਂ ਵਧੇਰੇ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਵਰਗ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਵਿਚ ਉਹ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਪਰਮ-ਸਹਾਇਕ ਹੈ। ਇਸ ਕੰਮ ਲਈ ਰੱਬ ਆਪਣੇ ਕੌਤਕਾਂ ਰਾਹੀਂ ਪੈਗੰਬਰਾਂ ਦੀ ਮਾਰਫ਼ਤ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਰੱਬ ਇਤਿਹਾਸਕ ਘਟਨਾਵਾਂ ਰਾਹੀਂ ਪ੍ਰਗਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਉਸ ਦੇ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਨੂੰ ਸਿੱਧੇ ਜਾਂ ਅਸਿੱਧੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਦੇਖ ਕੇ ਪ੍ਰਮਾਣਿਤ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਵਿਅਕਤੀ ਜਦੋਂ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸੱਤਿ ਦੀ ਸਥਾਪਤੀ ਲਈ ਆਪਣੀ ਗਵਾਹੀ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। 6 'ਇਹੀ ਕਾਰਨ ਹੈ ਕਿ ਸਾਮੀ ਧਰਮ-ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ 'ਪਵਿੱਤਰ ਇਤਿਹਾਸ' (Holy History) ਅਤੇ 'ਰੱਬ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ' (God in History) ਦੋ ਸੰਕਲਪਾਂ ਨੂੰ ਮਹੱਤਵਪੂਰਨ ਸਥਾਨ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ।

ਯਹੂਦੀ ਧਰਮ ਵਿਚ ਪੁਰਾਣੇ ਨੇਮ ਦੀ ਪਹਿਲੀ ਪੋਥੀ *ਉਤਪਤਿ* (Genesis) ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਆਦਮ ਦੀ ਔਲਾਦ ਦੁਆਰਾ ਜਦੋਂ ਪਾਪ ਕਰਮ ਕਰਨ ਤੇ ਰੱਬ ਗੁੱਸੇ ਵਿਚ ਆ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਸ ਨੇ ਧਰਤੀ ਉਪਰਲੇ ਸਾਰੇ ਜੀਵਾਂ ਦਾ ਵਿਨਾਸ਼ ਕਰਨ ਦਾ ਮਨ ਬਣਾ ਲਿਆ ਤਾਂ ਪੈਗੰਬਰ ਨੂਹ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਕਿ ਇਕ ਕਿਸ਼ਤੀ ਬਣਾ ਅਤੇ ਜਦੋਂ ਮੈਂ 'ਜਲ ਪਰਲੋ' ਕਰਾਂਗਾ ਤਾਂ ਤੂੰ ਹਰ ਜੀਵ ਦਾ ਇਕ ਜੋੜਾ ਆਪਣੀ ਕਿਸ਼ਤੀ ਵਿਚ ਬਿਠਾ ਲਵੀਂ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਫਿਰ ਜੀਵਾਂ ਦਾ ਵਿਸਥਾਰ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਵੇਗਾ। ਇਸ ਪਿਛੋਂ ਉਹ (ਰੱਬ) ਜੀਵਾਂ ਦੇ ਵਿਨਾਸ਼ ਲਈ ਨਹੀਂ ਸੋਚੇਗਾ। ਜਦ ਪੈਗੰਬਰ ਨੂਹ ਤੇ ਰੱਬ ਵਿਚ ਇਕਰਾਰ ਹੋ ਰਿਹਾ ਸੀ ਤਾਂ ਉਸ ਸਮੇਂ ਮਹਾਂ–ਪਰਲੋ ਕਰਕੇ ਸਾਰੇ ਜੀਵ ਵਿਨਾਸ਼ ਹੋ ਚੁੱਕੇ ਸਨ ਤੇ ਇਸ ਇਕਰਾਰ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ (ਗਵਾਹੀ) ਲਈ ਸਿਰਫ਼ ਅਸਮਾਨ ਵਿਚ 'ਸੱਤਰੰਗੀ ਪੀਂਘ' ਸੀ। *ਉਤਪਤਿ* ਦੀ ਪੋਥੀ ਵਿਚ 'ਪੀਂਘ ਦੇ ਨੇਮ' ਸਿਰਲੇਖ ਹੇਠ ਦਰਜ ਹੈ –

"ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਨੇ ਆਖਿਆ ਕਿ ਇਹ ਉਸ ਨੇਮ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਅਰ ਤੁਹਾਡੇ ਅਰ ਜੀ-ਜੰਤਾਂ ਵਿਚ (ਜੋ ਤੁਹਾਡੇ ਸੰਗ ਹਨ) ਪੀੜ੍ਹੀਓ ਪੀੜ੍ਹੀ ਸਦਾ ਲਈ ਦਿੰਦਾ ਹਾਂ। ਮੈਂ ਆਪਣੀ ਧਣੁਕ (ਸੱਤਰੰਗੀ ਪੀਂਘ) ਬੱਦਲਾਂ ਵਿਚ ਰੱਖੀ ਹੈ। ਉਹ ਉਸ ਨੇਮ ਦੇ ਨਿਸ਼ਾਨ ਲਈ ਹੋਵੇਗੀ ਜੋ ਮੇਰੇ ਅਰ ਧਰਮੀ ਵਿਚ ਹੋਵੇਗੀ ਅਤੇ ਇਉਂ ਹੋਵੇਗਾ ਜਦ ਮੈਂ ਬੱਦਲ ਧਰਤੀ ਉਪਰ ਲਿਆਵਾਂਗਾ, ਧਣੁਕ ਬੱਦਲਾਂ ਵਿਚ ਹੋਵੇਗੀ ਅਤੇ ਮੈਂ ਉਸ ਨੂੰ ਵੇਖ ਕੇ ਉਸ ਸਦੀਪਕ ਨੇਮ ਨੂੰ, ਜਿਹੜਾ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਅਰ ਸਾਰੇ ਜੀਉਂਦੇ ਪ੍ਰਾਣੀਆਂ ਦੇ ਸਰੀਰਾਂ ਵਿਚ ਹੈ, ਜੋ ਧਰਤੀ ਉਤੇ ਹਨ, ਚੇਤੇ ਕਰਾਂਗਾ।"

<sup>6.</sup> ਹਰਭਜਨ ਸਿੰਘ (ਡਾ.), 'ਸ਼ਹੀਦ ਅਤੇ ਸ਼ਹਾਦਤ: ਧਾਰਮਿਕ ਪਰਿਪੇਖ', *ਸਿੱਖ ਸ਼ਹਾਦਤ*, ਨਵੰਬਰ, ਪੰਨਾ 12.

<sup>7.</sup> ਪਵਿੱਤਰ ਬਾਈਬਲ (ਪੁਰਾਣਾ ਨੇਮ), ਉਤਪਤ (9, 12-16), ਪੰਨਾ 19.

ਇਸ ਵਿਖਿਆਨ ਤੋਂ ਇਹ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਰੱਬ ਕਦਰਤ ਦੇ ਸੰਗ ਹੈ। ਜੋ ਜੀਵ ਕਦਰਤੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਨੇਮ ਤਿਆਗ ਕੇ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਅਨੁਸਾਰ ਜੀਵਨ ਜਿਉਂਦੇ ਹਨ. ਉਹ ਰੱਬ ਦੀ ਕਰੋਪੀ ਦੇ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਰੱਬ ਪੈਗੈਂਬਰ ਰਾਹੀਂ ਮਾਨਵ-ਜਾਤੀ ਦੀ ਅਗਵਾਈ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਸਵਰਗ ਵਿਚੌਂ ਧਰਤੀ ਤੇ ਸੱਟਿਆ ਗਿਆ ਅਤੇ ਰੱਬੀ ਹਕਮ ਦੀ ਪਾਲਣਾ ਕਰਕੇ ਸਵਰਗ ਦੀ ਪਾਪਤੀ ਕਰਨਾ ਉਸ ਦੇ ਜੀਵਨ ਦਾ ਅੰਤਿਮ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਹੈ। ਰੱਬੀ ਹਕਮ ਦੀ ਪਾਲਣਾ ਵਿਚ ਜੋ ਇਤਿਹਾਸ ਸਿਰਜਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਉਹ ਉਮਤ ਲਈ ਸ਼ਹਾਦਤ ਹੈ। ਇਸ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਅਨੇਕਾਂ ਨੇਮ *ਪੂਰਾਣੇ ਅਹਿਦਨਾਮੇ (Old* Testament) ਵਿਚ ਵੱਖ ਵੱਖ ਅਧਿਆਵਾਂ ਵਿਚ ਰੂਪਮਾਨ ਹੋਏ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਅਬਰਾਹਮ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਸੰਗੀ ਮੈਸੋਪੋਟਾਮੀਆ ਦੇ 'ਉਰ' ਪਿੰਡ ਵਿਚੋਂ ਉੱਠ ਕੇ ਕਨਾਨ ਦੇਸ਼ ਆ ਗਏ ਤਾਂ ਪੈਗੰਬਰ ਅਬਰਾਹਮ ਰਾਹੀਂ ਰੱਬ ਨੇ ਫਿਰ ਯਹਦੀ ਕੌਮ ਨਾਲ ਇਕ ਇਕਰਾਰ ਕੀਤਾ। ਇਸ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ 'ਸੰਨਤ' ਹੈ।<sup>8</sup> ਇਵੇਂ ਹੀ ਅਬਰਾਹਮ ਦੇ ਪਿਆਰ ਦੀ ਪਰਖ ਲਈ ਰੱਬ ਨੇ ਜਦ ਉਸ ਦੇ ਪੱਤਰ ਇਸਹਾਕ ਦਾ ਬਲੀਦਾਨ ਮੰਗਿਆ ਤਾਂ ਉਹ ਦੈਵੀ ਹਕਮ ਨੂੰ ਪਰਵਾਨ ਕਰਦਾ ਹੋਇਆ ਉਸ (ਇਸਹਾਕ) ਨੂੰ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਮੋਰੀਅਹ ਪਹਾੜੀਆਂ ਵੱਲ ਤਰ ਪਿਆ। ਬਲੀ ਦੇ ਸਮੇਂ ਰੱਬ ਪੂਗਟ ਹੋਇਆ ਤੇ ਅਬਰਾਹਮ ਨੂੰ ਇਸ ਕੰਮ ਤੋਂ ਵਰਜ ਦਿੱਤਾ।<sup>9</sup> ਇਹ ਪੈਗੰਬਰੀ ਘਟਨਾ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਹੈ ਕਿ ਆਦਰਸ਼ਕ ਇਨਸਾਨ ਆਪਣੀ ਸਭ ਤੋਂ ਪਿਆਰੀ ਚੀਜ਼ ਵੀ ਰੱਬ ਦੇ ਰਾਹ ਉੱਪਰ ਨਿਛਾਵਰ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਅਜਿਹਾ ਕਰਕੇ ਉਹ ਵਿਅਕਤੀ ਆਪਣੀ ਕੌਮ ਦਾ ਉਥਾਨ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਇਹਨਾਂ ਉਪਰੋਕਤ ਹਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਸੰਦਰਭ ਵਿਚ ਜੇਕਰ ਵੇਖਿਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਯਹੂਦੀ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਕੇਵਲ ਗਵਾਹੀ ਵਜੋਂ ਸਥਾਪਤ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਹ ਗਵਾਹੀ ਪੈਗੰਬਰੀ ਅਜ਼ਮਤ ਅਤੇ ਰੱਬੀ ਵਿਧਾਨ ਵਿਚਕਾਰ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਦੈਵੀ ਸੱਚ ਇਤਿਹਾਸਕ ਘਟਨਾਵਾਂ ਰਾਹੀਂ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚਲੀ ਮੌਤ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਡੂੰਘੇਰੇ ਰਹੱਸ ਨੂੰ ਖੋਲ੍ਹਦੀ ਹੈ। ਪ੍ਰੋ. ਹਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮਹਿਬੂਬ<sup>10</sup> ਇਸ ਰਹੱਸ ਦੀਆਂ ਪਰਤਾਂ ਖੋਲ੍ਹਦਾ ਹੋਇਆ ਲਿਖਦਾ ਹੈ ਕਿ ਯਹੂਦੀਅਤ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀ ਤਾਕਤ ਦਾ ਰਾਜ ਉਸ ਦੇ ਮੌਤ ਦੇ ਅਜਿਹੇ ਅਨੁਭਵ ਅੰਦਰ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਕਿ ਆਖਿਰ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਬਲਵਾਨ ਪ੍ਰਫੁੱਲਤਾ ਦਾ ਇਕਰਾਰ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਮੌਤ ਬਿਨਾਂ ਯਹੂਦੀ ਮਜ਼ਹਬ ਦੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਕੋਈ ਵੀ ਪੱਖ ਮੁਕੰਮਲ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਇਸ ਅਨੁਭਵ ਵਿਚ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀਆਂ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਖੂਬੀਆਂ ਸਮੋਈਆਂ ਹੋਈਆਂ ਹਨ। ਇਹ ਮੌਤ ਬੌਧਿਕ ਗਤੀ ਅਤੇ ਸ਼ੁੱਧ ਵਲਵਲੇ ਦੀ ਰਵਾਨੀ ਦੀ ਵੀ ਜ਼ਾਮਨ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਭੀਸ਼ਣਤਾ ਵਿਚੋਂ ਮੁਹੱਬਤ ਦਾ ਸਕੂਨ ਉੱਭਰਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਵਿਚਾਰ ਚਰਚਾ ਤੋਂ ਇਹ ਗੱਲ ਭਲੀਭਾਂਤ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਯਹੂਦੀ ਕੌਮ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੀਆਂ ਅਨੇਕਾਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਆਪਣੇ ਉੱਪਰ ਹੰਢਾਉਂਦੀ ਹੈ, ਪਰ ਉਹ ਇਹ

<sup>8.</sup> *ਉਹੀ*, ਉਤਪਤ (1.17, 1-27), ਪੰਨਾ 17-18.

<sup>9.</sup> *ਉਹੀ*, ਉਤਪਤ (1.22, 1–24), ਪੰਨਾ 24–25.

<sup>10.</sup> ਹਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮਹਿਬੂਬ (ਪ੍ਰੋ.), *ਸਹਿਜੇ ਰਚਿਓ ਖਾਲਸਾ*, ਪੰਨਾ 881.

ਘਟਨਾਵਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਨਜ਼ਰ ਦੇ ਪਾਰ ਦੈਵੀ–ਕਰਮ ਦਾ ਰੂਪ ਧਾਰਨ ਨਾ ਕਰ ਸਕੀਆਂ, ਜਿਸ ਨਾਲ ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਧੁਰ ਨਾਲ ਕੇਂਦਰਿਤ ਕਰ ਸਕਦੇ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਇਹ ਸਫ਼ਰ ਇਲਾਹੀ ਨਦਰ ਦੇ ਪੈਂਡੇ ਤਾਂ ਤਹਿ ਕਰਦਾ ਹੈ ਪਰ ਪੈਂਡੇ ਮੰਜ਼ਿਲ ਨਾਲ ਅਭੇਦ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੇ।

ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ੳਹ ਆਦਮੀ ਜੋ ਧਰਮ ਨੂੰ ਛੱਡਣ ਦੀ ਬਜਾਏ ਮੌਤ ਨੂੰ ਚੰਮਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਪਣੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸੱਚਾਈ ਬਦਲੇ ਲੇਖੇ ਲਾਉਂਦਾ ਹੋਇਆ ਗਵਾਹੀ ਬਣਦਾ ੂ ਹੈ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਹਜ਼ਰਤ ਈਸਾ ਦੁਆਰਾ ਇਸ ਦੁਨੀਆਂ ਤੋਂ ਲਿਆਂਦਾ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਪੈਰੋਕਾਰਾਂ ਨੇ ਹਜ਼ਰਤ ਈਸਾ ਦਾ ਸਨੇਹਾ ਦਨੀਆਂ ਦੇ ਕੋਨੇ-ਕੋਨੇ ਵਿਚ ਪਹੰਚਾਣ ਲਈ ਹਰ ਔਖੀ ਘਾਟੀ ਨੂੰ ਸਰ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਸਪਸ਼ਟ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਅੱਜ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਹੈ ਕਿ ਸੰਸਾਰ ਦਾ ਕੋਈ ਵੀ ਅਜਿਹਾ ਦੇਸ਼ ਨਹੀਂ ਜਿੱਥੇ ਪੈਗੰਬਰ ਈਸਾ ਦੇ ਪੈਰੋਕਾਰ ਨਜ਼ਰ ਨਾ ਆਉਂਦੇ ਹੋਣ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ਵੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਅਰਥ 'ਗਵਾਹੀ' ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਦੇ ਆਰੰਭ ਵੇਲੇ ਲੋਕਾਂ ਵਲੋਂ ਜਿਹੜਾ ਇਸ ਧਰਮ ਦਾ ਵਿਰੋਧ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਸ ਵਿਰੋਧ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਵੀ ਈਸਾ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਤੇ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦ੍ਰਿਤ੍ਹ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਰਖਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਜਿਹੜੇ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਜਾਨਾਂ ਕਰਬਾਨ ਕੀਤੀਆਂ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ਗਵਾਹੀ (Witness) ਮੰਨ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਇਸ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡੀ ਕਰਬਾਨੀ ਜਾਂ ਗਵਾਹੀ ਤਾਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਪੈਗੰਬਰ ਦੀ ਹੀ ਮੰਨੀ ਗਈ ਹੈ ਪਰ *ਨਵੇਂ ਨੇਮ* (New Testament) ਵਿਚ ਸੇਂਟ ਸਟੀਫਨ ਨੂੰ ਪਹਿਲਾ ਸ਼ਹੀਦ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। $^{11}$  ਸੇਂਟ ਸਟੀਫਨ ਦੀ ਮੌਤ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਈਸਾਈਆਂ ੳਤੇ ਸੰਕਟ ਦੇ ਬੱਦਲ ਹਮੇਸ਼ਾ ਮੰਡਰਾਉਂਦੇ ਰਹੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਉਸ ਵੇਲੇ ਦੇ ਸਥਾਨਕ ਸਾਮਰਾਜ ਨੇ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਈਸਾ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਅਤੇ ਪ੍ਰਸਾਰ ਉਤੇ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪਾਬੰਦੀ ਆਇਦ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਸੀ। ਈਸਾ ਦਾ ਸਮਕਾਲੀਨ ਰਾਜ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਰੋਮਨ ਰਾਜ ਦੇ ਨਾਂ ਨਾਲ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਦਨੀਆਂ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਸ਼ਕਤੀਸ਼ਾਲੀ ਰਾਜ ਸੀ। ਇਸ ਰਾਜ ਵਿਰੱਧ ਜਿਸ ਨੇ ਵੀ ਸਿਰ ਚੱਕਿਆ ਉਸ ਨੂੰ ਕੁਚਲ ਕੇ ਰੱਖ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ। ਪਰ ਈਸਾ ਦੇ ਸੱਚ ਨਾਲ ਇਕ-ਸੂਰ ਹੋਈਆਂ ਰੂਹਾਂ ਨੇ ਰੋਮਨ ਰਾਜ ਦੇ ਚੈਲੰਜ ਨੂੰ ਸਵੀਕਾਰ ਕਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਉਸ ਅੱਗੇ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਝੁਕਣਾ ਮੰਨਜੂਰ ਨਾ ਕੀਤਾ। ਫਲਸਰੂਪ ਤਿੰਨ ਸ਼ਤਾਬਦੀਆਂ ਵਿਚ ਈਸਾਈਆਂ ਨੂੰ ਵੱਡੇ ਘੱਲਘਾਰਿਆਂ ਦਾ ਸਾਹਮਣਾ ਕਰਨਾ ਪਿਆ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਈਸਾਈਆਂ ਨੂੰ ਮੌਤ ਦੇ ਘਾਟ ਉਤਾਰ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ। ਮੌਤ ਦੇ ਘਾਟ ਉਤਾਰਨ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਿਰ ਉਹ ਇਹ ਜੂਰਮ ਮੜ੍ਹਦੇ ਕਿ ਉਹ ਹਜਾਰਾਂ ਸਾਲਾਂ ਤੋਂ ਪੂਜੇ ਜਾਂਦੇ ਰੋਮਨਾਂ ਦੇ ਦੇਵੀ ਦੇਵਤਿਆਂ ਨੂੰ ਪੂਜਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰੀ ਹਨ। ਸ਼ੁਰੂ ਵਿਚ ਤਾਂ ਰੋਮਨ ਸਲਤਨਤ ਨੇ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵੱਲ ਬਿਲਕਲ ਹੀ ਧਿਆਨ ਨਾ ਦਿੱਤਾ, ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਈਸਾ ਨੂੰ ਅਤੇ ੂਈਸਾ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਨੂੰ ਹਾਸੋਹੀਣੀ ਗੱਲ ਹੀ ਸਮਝਦੇ ਰਹੇ ਸਨ। ਪਰ ਸਮੱਸਿਆ ਉਸ ਵੇਲੇ

<sup>11.</sup> ਪਵਿੱਤਰ ਬਾਈਬਲ (ਨਵਾਂ ਨੇਮ), ਮਤੀ ਦੀ ਇੰਜੀਲ, (1,6,7), ਪੰਨਾ 9.

ਸ਼ੁਰੂ ਹੋਈ, ਜਦੋਂ ਸਮਰਾਟ ਦੀ ਪੂਜਾ ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਪ੍ਰਚੱਲਤ ਹੋ ਗਿਆ, ਕਿਉਂਕਿ ਉਹਨਾਂ ਅਨੁਸਾਰ ਰਾਜੇ ਪਰਮਾਤਮਾ ਵਲੋਂ ਖੁਦ ਥਾਪੇ ਹੋਏ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਨੂੰ ਲੋਕਾਂ ਤੱਕ ਲੈ ਕੇ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਦੂਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਇਸ ਕਰਕੇ ਉਹ ਜਨ-ਸਧਾਰਨ ਲਈ ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੀ ਪੂਜਣ ਯੋਗ ਹਨ ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਪਰਮਾਤਮਾ। ਪਰ ਇਥੇ ਸਮੱਸਿਆ ਪੈਦਾ ਹੋ ਗਈ ਜਦੋਂ ਈਸਾਈਆਂ ਨੇ ਰਾਜੇ ਨੂੰ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਰੂਪ ਮੰਨ ਕੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕਰਨ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ ਕਰ ਦਿੱਤਾ।  $^{12}$  ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਹੁਣ ਬਾਗੀ ਗਰਦਾਨ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤੇ ਅੱਤਿਆਚਾਰ ਦੀ ਸ਼ੁਰੂਆਤ ਹੋ ਗਈ। ਇਸ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਈਸਾਈਆਂ ਦੇ ਵਡੇਰੇ ਯਹਦੀਆਂ ਨੂੰ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਰੋਮਨ ਸਾਮਰਾਜ ਦਾ ਘੋਰ ਵਿਰੋਧੀ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਰੋਮਨ ਸਾਮਰਾਜ ਦੀਆਂ ਨਿਗਾਹਾਂ ਵਿਚ ਈਸਾਈ ਅਤੇ ਯਹੂਦੀ ਇਕੋ ਜਿਹੇ ਦੋਸ਼ੀ ਹੀ ਪਰਵਾਨ ਕੀਤੇ ਜਾਣ ਲੱਗੇ। ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਧ ਈਸਾਈਆਂ ਨੂੰ ਉਸ ਵੇਲੇ ਅੱਤਿਆਚਾਰ ਦਾ ਸਾਹਮਣਾ ਕਰਨਾ ਪਿਆ ਜਦੋਂ 248 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਰੋਮਨ ਸਾਮਰਾਜ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾਂ ਦਾ ਦਿਵਸ ਮਨਾਇਆ ਗਿਆ। ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਇਸ ਵਿਚ ਹਿੱਸਾ ਲੈਣ ਦੇ ਹਕਮ ਕੀਤੇ ਗਏ ਤਾਂ ਜੋ ਇਹ ਦਿਵਸ ਪਰੇ ਜੋਸ਼ੋ-ਖਰੋਸ਼ ਨਾਲ ਮਨਾਇਆ ਜਾ ਸਕੇ, ਪਰ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਸਮੂਹਿਕ ਤੌਰ ਤੇ ਫੈਸਲਾ ਲਿਆ ਕਿ ਉਹ ਇਸ ਵਿਚ ਹਿੱਸੇਦਾਰ ਨਹੀਂ ਬਨਣਗੇ। ਇਸ ਗੱਲ ਤੋਂ ਹਕਮਰਾਨਾ ਦਾ ਕ੍ਰੋਧਿਤ ਹੋ ਜਾਣਾ ਸਭਾਵਿਕ ਸੀ। ਸਿੱਟੇ ਵਜੋਂ ਸਰਕਾਰੀ ਹੁਕਮ ਦੇ ਨਾਲ ਸੈਂਕੜੇ ਈਸਾਈਆਂ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਘਰਾਂ ਵਿਚੋਂ ਫੜ ਫੜ ਕੇ ਬਾਹਰ ਲਿਆਂਦਾ ਗਿਆ ਅਤੇ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੇ ਇਹ ਹੁਕਮ ਜਾਰੀ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਇਕੋ ਵੇਲੇ ਹੀ ਰੋਮਨ ਦੇਵਤਿਆਂ ਦੀਆਂ ਮਰਤੀਆਂ ਸਾਹਮਣੇ ਮੌਤ ਦੇ ਘਾਟ ੳਤਾਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਜੋ ਇਹਨਾਂ ਵਿਰੋਧੀਆਂ ਦਾ ਸਰਬਨਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਵੇ। ਹਕਮ ਦੀ ਤਾਮੀਲ ਹੋਈ ਅਤੇ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਈਸਾਈਆਂ ਦੇ ਸਿਰ ਧੜਾਂ ਨਾਲੋਂ ਅਲੱਗ ਕਰ ਕੇ ਰੱਖ ਦਿੱਤੇ ਗਏ। ਪਰ ਇਸ ਦੇ ਬਾਵਜਦ ਵੀ ਸਿਧਾਂਤ ਤੋਂ ਅਮਲ ਦੇ ਪੱਧਰ ਤੇ ਈਸਾਈ ਜੋਸ਼ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਘੱਟ ਕਰਨ ਤੋਂ ਰੋਮਨ ਸਾਮਰਾਜ ਪੂਰਨ ਤੌਰ 'ਤੇ ਅਸਮਰੱਥ ਹੋਇਆ। ਈਸਾਈਆਂ ਦਾ ਲਹੂ ਰੰਗ ਲਿਆਇਆ ਅਤੇ ਉਸ ਵਿਚੋਂ ਹੋਰ ਨਵੇਂ ਬੂਟੇ ਜੰਮੇ, ਜਵਾਨ ਹੋਏ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਫਲ ਲੱਗਾ।  $^{13}$  ਕਹਿਣ ਤੋਂ ਭਾਵ ਹੈ ਕਿ ਈਸਾਈ ਵਿਸ਼ਵਾਰਥੀਆਂ ਵਿਜ ਵਾਧਾ ਹੋਰ ਵੀ ਜਿਆਦਾ ਹੋਇਆ।

ਰੋਮਨ ਸਾਮਰਾਜ ਦੁਆਰਾ ਈਸਾਈਆਂ ਨੂੰ ਕਤਲ ਕਰਨਾ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਸਰੀਰਕ ਕਸ਼ਟ ਦੇਣੇ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸਵੈਮਾਨਤਾ ਤੇ ਸੱਟ ਮਾਰਨੀ ਹੁਣ ਆਮ ਜਿਹੀ ਗੱਲ ਹੋ ਗਈ ਸੀ। ਜਦੋਂ ਤੱਕ ਵੀ ਰੋਮਨ ਧਰਮ ਸਰਕਾਰੀ ਧਰਮ ਰਿਹਾ, ਇਹ ਸਮੱਸਿਆ ਜਿਉਂ ਦੀ ਤਿਉਂ ਕਾਇਮ ਰਹੀ। ਇਸ ਸਮੇਂ ਸ਼ਹੀਦ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਈਸਾਈ ਸੇਂਟ ਪਾਲ ਅਤੇ ਸੇਂਟ ਪੀਟਰ ਸਨ, ਜਿਹੜੇ ਕਿ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਪ੍ਰਚਾਰਕ ਸਨ ਅਤੇ ਜਿਹਨਾਂ

<sup>12.</sup> ਕੈਂਬਨ ਸਕਾਟ, *ਹਿਸਟਰੀ ਆਫ਼ ਕ੍ਰਿਸਚੈਨਟੀ*, ਪੰਨਾ 81.

<sup>13.</sup> ਕੈਬਨ ਸਕਾਟ, *ਹਿਸਟਰੀ ਆਫ਼ ਕ੍ਰਿਸਚੈਨਟੀ*, ਪੰਨਾ 87.

ਦੀਆਂ ਲਿਖਤਾਂ ਪਵਿੱਤਰ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥ ਨਵੇਂ ਨੇਮ ਦਾ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਭਾਗ ਵੀ ਹਨ। ਈਸਾਈ ਮੱਤ ਵਿਚ ਰੋਮਨ ਕੈਥੋਲਿਕ ਚਰਚ ਵਾਲੇ ਤਾਂ ਕੇਵਲ ਦੂਸਰੀ ਅਤੇ ਤੀਸਰੀ ਸਦੀ ਵਿਚ ਰੋਮਨ ਅਧਿਕਾਰੀਆਂ ਦੇ ਜੁਲਮਾਂ ਦਾ ਸ਼ਿਕਾਰ ਹੋਣ ਵਾਲੇ ਈਸਾਈਆਂ ਨੂੰ ਹੀ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਦੀ ਲੜੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮੁੱਖਤਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਨੂੰ ਨਾ ਛੱਡਿਆ ਸਗੋਂ ਮੌਤ ਨੂੰ ਖਿੜੇ-ਮੱਥੇ ਸਹਾਰਿਆ। ਪਰ ਕੈਥੋਲਿਕ ਚਰਚ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਦੂਜੇ ਈਸਾਈ ਉਹਨਾਂ ਸਾਰੇ ਲੋਕਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਦਰਜ਼ਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਕਿ ਆਪਣੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਸਿਰਾਂ ਤੋਂ ਵੱਧ ਕੀਮਤੀ ਮੰਨਦੇ ਸਨ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਹੀ ਮਹਾਨ ਮੰਨਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਈਸਾਈ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹੀਦ ਨੂੰ ਸਵਰਗ ਦੀਆਂ ਸਾਰੀਆਂ ਖੁਸ਼ੀਆਂ ਮਾਨਣ ਦਾ ਪੂਰਨ ਅਧਿਕਾਰ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਦਕਿ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਕਿਆਮਤ (judgement) ਦੇ ਦਿਨ ਤੱਕ ਉਡੀਕ ਕਰਨੀ ਪਵੇਗੀ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹੀਦ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਅਜਿਹੇ ਪਹਿਲਵਾਨ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਉਹ ਖੁਦ ਸਵਰਗ ਦੇ ਦਰਵਾਜੇ ਤੇ ਆ ਕੇ ਸਤਿਕਾਰ ਸਹਿਤ ਅੰਦਰ ਆਉਣ ਲਈ ਨਿਵਾਜਦਾ ਹੈ।

ਈਸਾਈਅਤ ਦੇ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਨੂੰ ਸਮਝਣ ਲਈ ਈਸਾ ਮਸੀਹ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚੋਂ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਇਹ ਸਰੋਕਾਰ ਨਿੱਖਰ ਕੇ ਸਾਹਮਣੇ ਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਾਮੀ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚ ਹਜ਼ਰਤ ਈਸਾ ਉਸ ਸਮੇਂ ਆਏ, ਜਦੋਂ ਮਨੁੱਖੀ ਚੇਤਨਾ ਕਦਰਤ ਦੇ ਵਿਧਾਨ ਨੂੰ ਪਛਾਨਣ ਦੇ ਕਾਬਿਲ ਹੋ ਗਈ। ਉਸ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਵਿਚ ਰਹਿਮ, ਪਿਆਰ, ਸਬਰ, ਹਸਨ, ਸਿਦਕ ਤੇ ੳਮੀਦ ਦੀ ਪੈਗੰਬਰੀ ਬੁਲੰਦ ਸੀ। ਉਹ ਇਕ ਇਨਸਾਨ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਸਗੋਂ ਉਸ ਦੇ ਇਨਸਾਨੀ ਵਜਦ ਵਿਚ ਪਿਤਾ, ਪੁੱਤਰ ਅਤੇ ਪਵਿੱਤਰ ਆਤਮਾ (Holy Spirit) ਦੀ ਤ੍ਰੈਮੂਰਤੀ ਸੀ। ਆਮ ਅੱਖ ਉਸ ਨੂੰ ਜਿਸਮ ਦੇ ਧਰਾਤਲ ਉੱਪਰ ਤਕਦੀ ਸੀ। ਇਹ ਜਿਸਮ ਸਿਰਫ਼ ਉਨਾਂ ਚਿਰ ਹੀ ਸੀਂ ਜਦ ਤੱਕ ਉਸ ਨੇ ਅਜੇ ਸੂਲੀ ਨਹੀਂ ਚੁੱਕੀ ਸੀ, ਭਾਵ ਸ਼ਹੀਦ ਨਹੀਂ ਹੋਏ ਸਨ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਮਕਾਮ ਤੱਕ ਪਹੰਚਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਸ ਖ਼ਾਕੀ ਜਿਸਮ ਵਿਚੋਂ ਆਮ ਅੱਖ ਸਿਰਫ਼ ਸੰਸਾਰਕ ਚਾਲੇ ਚਲਦੀਆਂ ਵਿਧਾਨਕ ਸ਼ਕਲਾਂ ਹੀ ਨਿਹਾਰਦੀ ਸੀ ਅਤੇ ਇਸੇ ਨੂੰ ਸੇਂਟ ਪਾਲ ਕਾਇਦੇ-ਕਾਨੂੰਨ (Law) ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਕਾਇਦੇ-ਕਾਨੂੰਨ ਮਜ਼ਹਬੀ ਸ਼ਰੀਅਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਹਜਰਤ ਈਸਾ ਦੇ ਜਿਸਮ ਦਾ ਦੂਜਾ ਧਰਾਤਲ ਰਹਾਨੀ ਸਰੀਰ (Spiritual Body) ਸੀ ਜੋ ਤ੍ਰੈਕਾਲ ਚੇਤਨਾ ਨਾਲ ਭਰਪੂਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪਹਿਲਾ ਖ਼ਾਕੀ ਸਰੀਰ ਜਦ ਰਹਾਨੀਅਤ ਨਾਲ ਰੌਸ਼ਨ ਹੋ ਗਿਆ ਤਾਂ ਇਹ ਨਹੀਂ ਸਰੀਰ ਵਿਚ ਬਦਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਈਸਾ ਮਸੀਹ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਇਹ ਪਲਟਾ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਕੇ ਆਇਆ। ਦੁਨਿਆਵੀ ਕੀਮਤਾਂ ਜਦ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੱਕ ਪੱਜਦੀਆਂ ਹਨ ਤਾਂ ਉਸ ਵੇਲੇ ਉਨਾਂ ਦੀਆਂ ਮੈਲਾਂ ਧੂਪ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਵੇਂ ਖ਼ਾਕੀ ਜਿਸਮ ਵਡੇਰੇ ਨਹੀਂ ਜਲੌਅ ਦੇ ਰੂਹਾਨੀ ਸਫ਼ਰ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਤਾਂ ਇਸ ਮੁਕਾਮ ਉਪਰ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਮੀਲ ਪੱਥਰ ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਪਿਛੋਂ ਸਮੇਂ ਤੇ ਸਥਾਨ ਦੇ ਜੇਤੂ ਈਸਾ, ਦਿਸਦੇ ਅਤੇ ਅਣਦਿਸਦੇ ਬ੍ਰਹਿਮੰਡ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਜ਼ਜ਼ਬ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਜਿਸਮ ਦਾ ਪਾਕ ਸਫ਼ਰ ਵੇਖੇ ਅਤੇ

ਅਣਵੇਖੇ, ਛੋਹੇ ਅਤੇ ਅਣਛੋਹੇ, ਹੁਣ ਅਤੇ ਕਦੇ ਵੀ ਨਹੀਂ ਤੋਂ ਅਗਲੇ ਕਾਲ ਦੀ ਵਿੱਥ ਮਿਟਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਹਜ਼ਰਤ ਈਸਾ ਦੋਵਾਂ ਜਿਸਮਾਂ ਰਾਹੀਂ 'ਏਥੇ' ਅਤੇ 'ਉਥੇ' ਦਾ ਅਨਿੱਖੜ ਹਿੱਸਾ ਬਣ ਕੇ ਜਾਂ ਦੋਵਾਂ ਵਿਚ ਆਪਣਾ ਜਿਸਮ ਮਿਲਾ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਲਗਾਤਾਰਤਾ ਅਤੇ ਆਪਸੀ ਸਾਂਝ ਦੇ ਜ਼ਾਮਨ (ਗਵਾਹ) ਬਣ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। <sup>14</sup> ਈਸਾ ਦੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸਰਬਕਾਲੀ ਬਣਾ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸੇਂਟ ਪਾਲ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ-'ਉਹ ਜਿਹੜੇ ਪਤਾਲਾਂ ਵਿਚ ਉੱਤਰੇ, ਉਹ ਉਹੋ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਕੁੱਲ ਸਵਰਗਾਂ ਦੀ ਸਿਖਰ ਤੋਂ ਉੱਚੇ ਗਏ ਤਾਂ ਜੋ ਉਹ ਸਭ ਵਸਤਾਂ ਨੂੰ ਭਰਪੂਰ ਕਰ ਸਕਣ। '<sup>15</sup> ਇਵੇਂ ਦੂਜੇ ਧਰਾਤਲ ਦੇ ਜਿਸਮ ਦੀ ਅਸਲੀਅਤ ਅਮਰਤਾ (immorality) ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਕਿ ਪਹਿਲੇ ਧਰਾਤਲ ਦੇ ਜਿਸਮ ਨੂੰ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੱਕ ਦਾ ਸਫ਼ਰ ਕਰਵਾ ਕੇ ਹਾਸਿਲ ਹੋਈ। ਸੇਂਟ ਪਾਲ ਰੋਮਨਾ ਨੂੰ ਦੱਸਦਾ ਹੈ- "ਇਹ ਜਾਣਦਿਆਂ ਕਿ ਹਜ਼ਰਤ ਈਸਾ ਮੋਇਆਂ ਵਿਚੋਂ ਮੁੜ ਉੱਠੇ, ਦੁਬਾਰਾ ਨਹੀਂ ਮਰਨਗੇ, ਹੁਣ ਉਨ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਮੌਤ ਦਾ ਕੋਈ ਹੁਕਮ ਨਹੀਂ ਚੱਲੇਗਾ।"<sup>16</sup>

ਈਸਾ ਮਸੀਹ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰਦਿਆਂ ਅਸੀਂ ਇਸ ਸਿੱਟੇ ਤੇ ਪੁੱਜਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਈਸਾਈਅਤ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਰੂਹਾਨੀ ਸੰਕਲਪ ਖਾਕੀ ਤੋਂ ਨੂਰੀ ਸਰੀਰ ਤੱਕ ਦਾ ਸਫ਼ਰ ਹੈ। ਇਸ ਜ਼ਜ਼ਬੇ ਦੀ ਮੁਰੀਦੀ ਮਨੁੱਖੀ ਚੇਤਨਾ ਵਿਚ ਸਿਦਕ ਤੇ ਸਬੂਰੀ ਭਰਦੀ ਹੈ। ਇਹੀ ਰੱਬੀ ਸੁਹਜ ਨਾਲ ਕੇਂਦਰਿਤ ਹੋਣ ਦਾ ਸੰਦਰਭ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਇਸ ਅਮਲ ਨੇ ਦਰਸ਼ਨ ਤੇ ਕਰਮ-ਕਾਂਡ ਦੀ ਕਠੌਰਤਾ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਈਸਾਈਅਤ ਦੇ ਰਹਿਮ ਅਤੇ ਸੁਹਜ ਦੀ ਮੌਲਿਕ ਸੂਖਮਤਾ ਨੂੰ ਭਾਵੇਂ ਉਜਾਗਰ ਕੀਤਾ, ਪਰ ਇਸ ਦੀਆਂ ਪਰਤਾਂ ਹਰ ਈਸਾਈ ਦੇ ਕਿਰਦਾਰ ਵਿਚੋਂ ਨਹੀਂ ਨਿਹਾਰੀਆਂ ਜਾ ਸਕਦੀਆਂ ਜਿਵੇਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਦੀਆਂ ਪਰਤਾਂ ਖਾਲਸੇ ਦੇ ਬਦੇਹ ਹੋ ਕੇ ਵਿਚਰਣ ਦੇ ਅਮਲ ਵਿਚੋਂ ਉਜਾਗਰ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਪੈਗੰਬਰੀ ਆਦਰਸ਼ ਅਜੇ ਮੁਰੀਦ ਦਾ ਆਦਰਸ਼ ਨਹੀਂ ਬਣਿਆ, ਜਿਵੇਂ ਪੰਜ ਪਿਆਰੇ ਗੁਰੂ ਦੇ ਆਦਰਸ਼ ਨੂੰ ਅਮਲ ਵਿਚ ਹੰਢਾ ਕੇ ਗੁਰੂ ਤੇ ਚੇਲੇ ਦੇ ਸੰਬੰਧਾਂ ਨੂੰ ਅਭੇਦ ਕਰ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਸੋ ਸਪਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਰੁਤਬਾ ਬਹੁਤ ਉੱਚਾ ਹੈ, ਪਰ ਇਕ ਗੱਲ ਉੱਭਰ ਕੇ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦੀ ਹੈ, ਜਿਹੜੀ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨਾਲੋਂ ਫਰਕ ਉਤੇ ਹੈ, ਕਿ ਸਿੱਖ ਲਈ ਜਿੱਥੇ ਇਹ ਹੁਕਮ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਦੂਜਿਆਂ ਦੇ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਲਈ ਵੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਅਤੇ ਮੌਤ ਨੂੰ ਇਕੋ ਜਿਹਾ ਸਮਝੇ, ਉਥੇ ਈਸਾਈ ਕੇਵਲ ਆਪਣੇ ਸੱਚ ਲਈ ਹੀ ਜੁਝਦਾ ਰੁਪਮਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

<sup>14.</sup> ਹਰਿੰਦਰ ਸਿੰਘ ਮਹਿਬੂਬ (ਪ੍ਰੋ.), *ਸਹਿਜੇ ਰਚਿਓ ਖਾਲਸਾ*, ਪੰਨਾ 903.

<sup>15. &</sup>quot;Now that ascended, what is it but that he also descended first into the lower parts of the earth. He that descended is the same also that ascended up for above all heavens, that he might fill all things." The New Testament. The apistle of Paul, the apostle to the Ephesians. Chapter X, IV 9-10.

<sup>16. &</sup>quot;Knowing that Christ being raised from the dead dieth no more, dead dieth no more dominion over him." (*Ibid.* The Epistle of Paul, the Apostle to the Romans, Chapter VI, 6.9).

ਇਸਲਾਮ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਨੂੰ ਚੁੰਮਣ ਵਾਲਿਆਂ ਲਈ ਸ਼ਹੀਦ (Shahid) ਸ਼ੋਹਦ (Shuhud) ਆਦਿ ਸ਼ਬਦ ਵਰਤੇ ਗਏ ਹਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸ਼ਾਬਦਿਕ ਅਰਥ ਗਵਾਹੀ ਲਈ ਹਾਜ਼ਰ ਹੋਣਾ (present as a witness) ਹੈ। 17 ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ ਗਵਾਹੀ ਵਜੋਂ ਵਰਤਣਾ ਇਕ ਪਵਿੱਤਰ ਇਕਰਾਰ ਤਸ਼ੱਵਰ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਜੋਕੇ ਸੰਦਰਭ ਵਿਚ 'ਸ਼ਹਾਦਤ' ਸ਼ਬਦ ਅਦਾਲਤਾਂ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਬਹੁਤ ਬਦਨਾਮ ਹੋ ਚੁੱਕਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਅੱਜ ਝੂਠੇ ਗਵਾਹ ਅਤੇ ਗਵਾਹੀਆਂ ਹੀ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸਲਾਮੀ ਪਿਛੋਕੜ ਵਿਚ 'ਕੁਰਾਨ ਮਜੀਦ' ਵਿਚ ਵਰਤੇ ਗਏ ਸ਼ਬਦ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਅਤੇ 'ਸ਼ਹਾਦਤ' ਦਾ ਗੌਰਵ ਅੱਲ੍ਹਾ ਜਿੰਨਾਂ ਹੀ ਪਵਿੱਤਰ ਹੈ। ਕੁਰਾਨ ਮਜੀਦ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਤਕਰੀਬਨ 35 ਵਾਰ ਆਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੀ ਸਲਾਮਤ ਜ਼ਾਤ ਦੀ, ਉਸ ਦੇ ਹੱਕ, ਸੱਚ ਤੇ ਪਾਕ ਕਲਾਮ ਦੀ ਗਵਾਹੀ ਵਜੋਂ ਆਇਆ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ – "ਕੀ ਤੁਸੀਂ ਇਸ ਦੇ ਚਸ਼ਮਦੀਦ ਸ਼ਹੀਦ (ਗਵਾਹ) ਹੋ? ਜਦੋਂ ਮੌਤ ਕਿਨਾਰੇ ਬੈਠੇ ਯਾਕੂਬ ਨੇ ਆਪਣੇ ਪੁੱਤਰਾਂ ਨੂੰ ਕਿਹਾ। "<sup>18</sup> ਕਈ ਥਾਂਈਂ ਖੁਦਾ ਨੂੰ ਵੀ ਸ਼ਹੀਦ (ਗਵਾਹ) ਵਜੋਂ ਸੰਬੋਧਿਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ – "ਤੂੰ ਹੀ ਸਭਨਾਂ ਦਾ ਸ਼ਹੀਦ ਹੈ।"

*ਕੁਰਾਨ* ਵਿਚ ਮੁੱਢਲੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ 'ਗਵਾਹੀ' ਵਜੋਂ ਹੀ ਆਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਦੀਨੀ ਕਰਬਾਨੀ ਤੱਕ ਪੁੱਜਣ ਲਈ ਇਕ ਲੰਮਾ ਸਮਾਂ ਲੱਗਾ ਸੀ। ਆਮ ਵਰਤਾਰੇ ਵਿਚ ਇਸ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਦੀਆਂ ਅਨੇਕਾਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚੋਂ ਮਿਲ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ. ਜਿਵੇਂ- ਜਦੋਂ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦਾ ਰਸੂਲ ਅਤੇ ਹਜ਼ਰਤ ਆਇਸ਼ਾ ਦੇ ਪਿਤਾ ਅਬੂਬੱਕਰ (ਇਸਲਾਮ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਖ਼ਲੀਫਾ) ਦੁਸ਼ਮਣ ਤੋਂ ਨਜ਼ਰ ਬਚਾ ਕੇ ਮੱਕੇ ਤੋਂ ਮਦੀਨੇ ਨੂੰ ਜਾ ਰਹੇ ਸਨ ਤਾਂ ਜਿਸਮਾਨੀ ਤੌਰ ਤੇ ਇਕ ਤਕੜੇ ਅਤੇ ਤੇਜ਼-ਤਰਾਰ ਘੋੜ-ਸਵਾਰ ਦੁਸ਼ਮਣ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦੇਖ ਲਿਆ। ਜਦ ਉਹ ਹਜ਼ਰਤ ਮੁਹੰਮਦ ਸਾਹਿਬ ਉਪਰ ਹਮਲਾ ਕਰਨ ਲੱਗਾ ਤਾਂ ਉਹ ਘੋੜੇ ਤੋਂ ਡਿੱਗ ਪਿਆ। ਉਸ ਦੀ ਡਿੱਗੀ ਤਲਵਾਰ ਪੈਗੰਬਰ ਨੇ ਉਸ ਦੇ ਹੱਥ ਫੜਾਈ ਤਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਅਹਿਸਾਸ ਹੋਇਆ ਕਿ ਹਜ਼ਰਤ ਮੁਹੰਮਦ ਸਾਹਿਬ ਠੀਕ ਹੀ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਰਸੂਲ ਹਨ। ਉਸ ਨੇ ਪੈਰੀਂ ਪੈ ਕੇ ਮਆਫ਼ੀ ਮੰਗੀ ਤਾਂ ਅਬਬੱਕਰ ਨੇ ਰੇਤੇ ਵਿਚੋਂ ਹੱਡੀ ਦਾ ਇਕ ਟਕੜਾ ਚੱਕ ਕੇ ਉਸ ਦੇ ਹੱਥ ਫੜਾਂਦਿਆਂ ਕਿਹਾ- "ਮੈਂ ਇਹ ਤੇਰੇ ਤੇ ਗਵਾਹੀ (ਸ਼ਹਾਦਤ) ਕੀਤੀ ਹੈ।" ਇਸ ਦਾ ਭਾਵ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਵਿਅਕਤੀ ਇਸ ਘਟਨਾ ਦੀ 'ਸ਼ਹਾਦਤ' ਦੇ ਰਿਹਾ ਸੀ ਕਿ ਉਸ ਨੇ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਰਸੂਲ ਦੀ ਅਜ਼ਮਤ ਅੱਖਾਂ ਨਾਲ ਦੇਖੀ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਗੱਲ ਵਿਚ ਕੋਈ ਸੰਦੇਹ ਨਹੀਂ ਕਿ ਰਸਲ ਦੁਆਰਾ ਪੂਗਟ ਦੀਨ ਰੱਬ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੈ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ *ਕਰਾਨ* ਵਿਚ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਨੂੰ ਇਸ ਦੇ ਪ੍ਰਚੱਲਿਤ ਅਤੇ ਪ੍ਰਸਿੱਧ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਸਦਕਾ ਜਾਂ ਹਸਨ ਹੁਸੈਨ ਦੀ ਕੁਰਬਾਨੀ ਪਿਛੋਂ

<sup>17.</sup> In Quran and in Muslim theology is 'Shahid, Pl. 'Shuhud' or 'shahid'. Pl. 'shuhud' the literal meaning of which is present as a witness". (Thomas Patrick Hughes, Dictionary of Islam, p. 327).

<sup>18.</sup> *ਕੁਰਆਨ ਮਜੀਦ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਬਕਰ (2.33), ਪੰਨਾ 45.

<sup>19.</sup> *ਉਹੀ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਮਾਇਦਾ (5.117), ਪੰਨਾ 274.

ਕੁਰਾਨ ਦੇ ਟੀਕਾਕਾਰ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਬਲੀਦਾਨ ਦੇਣ ਵਾਲੇ ਵਿਅਕਤੀ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਕਰਨ ਲੱਗੇ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਵੈਨਸਿੰਕ<sup>20</sup> ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸਲਾਮ ਅਤੇ ਈਸਾਈ ਧਰਮਾਂ ਵਿਚ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਦੀ ਧਾਰਨਾ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਇਕੋ ਜਿਹੀ ਬਣ ਗਈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਗਵਾਹ ਵਜੋਂ ਵਰਤਿਆ ਜਾਣਾ ਬਿਲਕੁਲ ਖ਼ਤਮ ਹੋ ਗਿਆ।

ਸਮੁੱਚੇ ਇਸਲਾਮੀ 'ਹਦੀਸ ਸਾਹਿਤ' ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਉਸ ਨੂੰ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜੋ ਇਸਲਾਮ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਚਾਰ ਤੇ ਪਸਾਰ ਲਈ ਕਾਫਿਰਾਂ ਵਿਰੁੱਧ ਲੜਦਾ ਹੋਇਆ ਮਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਅਜਿਹੇ ਵਿਅਕਤੀ ਲਈ ਬਹਿਸ਼ਤਾਂ ਦੇ ਦਰਵਾਜੇ ਖੁੱਲ੍ਹ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ 'ਮੁਨਕਰ' ਤੇ 'ਨਕੀਰ' ਫਰਿਸ਼ਤੇ ਉਸ ਦੇ ਕਰਮਾਂ ਦਾ ਹਿਸਾਬ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਉਸ ਨੂੰ ਬਹਿਸ਼ਤ ਵਿਚ ਖੁਦਾ ਦੇ ਤਖਤ ਦੇ ਨੇੜੇ ਜਗ੍ਹਾ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। <sup>21</sup> ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਸਲਾਮ ਧਰਮ ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹੀਦ ਮਰਦਾ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਮੌਤ ਤਾਂ ਉਸ ਦਾ ਇਮਤਿਹਾਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਤੇ ਇਹ ਇਮਤਿਹਾਨ ਲੈਣ ਵਾਲਿਆਂ ਵਿਚ ਆੱਲ੍ਹਾ ਤੇ ਪੈਗੰਬਰ ਸਾਹਿਬ ਆਪ ਹਾਜ਼ਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਕੁਰਾਨ ਵਿਚ ਇਸ ਰਹੱਸ ਨੂੰ ਇਹਨਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਰਾਂਹੀਂ ਪ੍ਰਗਟ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ –

"ਜੋ ਲੋਕ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਮਾਰੇ ਗਏ ਹਨ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਮੁਰਦੇ ਨਾ ਕਹੋ, ਉਹ ਮਰਦੇ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਜਿਉਂਦੇ ਹਨ। ਤੁਸੀਂ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਜੀਵਨ ਸਮਝ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ।"<sup>22</sup> ਇਕ ਹੋਰ ਥਾਂ 'ਤੇ ਆਉਂਦਾ ਹੈ –

"ਜੋ ਲੋਕ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਮਾਰੇ ਗਏ ਹਨ ਤੁਸੀਂ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਕਦੇ ਵੀ ਮੁਰਦੇ ਨਾ ਸਮਝੋ ਉਹ ਤਾਂ ਆਪਣੇ ਸਾਜਨਹਾਰ ਦੇ ਹਜੂਰ ਜਿਉਂਦੇ ਹਨ। ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਰੋਜੀ ਵੀ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ।

ਅੱਲ੍ਹਾ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਤੇ ਜੋ ਮਿਹਰ ਕੀਤੀ ਹੈ, ਉਹ ਉਸ ਤੋਂ ਖੁਸ਼ ਹਨ। "<sup>23</sup>

ਆਮ ਰਵਾਇਤ ਹੈ ਕਿ ਮੁਰਦੇ ਨੂੰ ਦਫਨਾਉਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਨੁਹਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਬਿਨਾਂ ਸੀਤੇ ਕੱਫਨ 'ਚ ਲਪੇਟਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਕੇਵਲ ਸ਼ਹੀਦ ਹੀ ਅਜਿਹੇ ਵਿਅਕਤੀ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦਫ਼ਨਾਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਇਸ਼ਨਾਨ ਨਹੀਂ ਕਰਵਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਸ਼ਹੀਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਕੇ ਪਹਿਲਾਂ ਹੀ ਪਾਕ–ਪਵਿੱਤਰ ਹੋ ਚੁੱਕੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਾਰੇ ਗੁਨਾਹਾਂ ਤੋਂ ਬਰੀ ਕਰ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। 'ਸ਼ਹੀਦ' ਦੇ ਜ਼ਖਮ ਕਿਆਮਤ ਵਾਲੇ ਦਿਨ ਰੌਸ਼ਨੀ ਬਿਖੇਰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਮਹਿਕ ਖਿਲੇਰਦੇ ਹਨ। ਕਿਆਮਤ ਵਾਲੇ ਦਿਨ ਉਸ ਨੂੰ ਪੈਗੰਬਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਫ਼ਾਇਤ (ਸਿਫਾਰਿਸ਼) ਦੀ ਲੋੜ ਨਹੀਂ ਪੈਂਦੀ,

<sup>2&</sup>lt;del>0</del>.∼੍ਹਵਾਲਾ, '*ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਸ਼ਵ ਕੋਸ਼'* (ਜਿਲਦ ਤੀਜੀ), ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਭਾਗ ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ, ਪੁੰਨਾ 339.

<sup>21.</sup> ਵਿਸਥਾਰ ਲਈ ਵੇਖੋ- ਡਾ. ਰਤਨ ਸਿੰਘ ਜੱਗੀ, *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਸ਼ਵ ਕੌਸ਼* (ਭਾਗ ਪਹਿਲਾ), ਪੰਨਾ 130; ਅਤੇ *ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਸ਼ਵ ਕੌਸ਼* (ਜਿਲਦ ਤੀਜੀ), ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ, ਪੰਨਾ 339.

<sup>22.</sup> *ਕੁਰਆਨ ਮਜੀਦ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਇਮਰਾਨ (3.170-171), ਪੰਨਾ 168-69.

<sup>23.</sup> *ਉਹੀ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਇਮਰਾਨ (3.158-59), ਪੰਨਾ 166.

ਸਗੋਂ ਉਹ ਦੂਜਿਆਂ ਦੇ ਗੁਨਾਹਾਂ ਦੇ ਕਫ਼ਾਰੇ (ਮੁਆਫੀ) ਲਈ ਵਸੀਲਾ ਬਣਦਾ<sup>ੱ</sup>ਹੈ। ਇਵੇਂ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਸੱਚੇ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਰੁਤਬਾ ਬਹੁਤ ਮਹਾਨ ਹੈ। *ਕੁਰਾਨ* ਵਿਚ ਆਉਂਦਾ ਹੈ :

> "ਜੇ ਤੁਸੀਂ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਮਾਰੇ ਜਾਓ ਜਾਂ ਮਰ ਜਾਓ ਤਾਂ ਅੱਲ੍ਹਾ ਵੱਲੋਂ ਤੁਹਾਡੇ ਵੱਲ ਆਉਣ ਵਾਲੀ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ ਤੇ ਮਿਹਰ ਬਹੁਤ ਚੰਗੀ ਹੋਵੇਗੀ। ਅਰਥਾਤ ਜੇ ਤੁਸੀਂ ਮਰ ਜਾਓ ਜਾਂ ਮਾਰੇ ਜਾਓ ਤਾਂ ਤੁਹਾਨੂੰ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਹਜੂਰ ਪਰਤਾ ਕੇ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇਗਾ।"<sup>24</sup>

ਪੈਗੰਬਰ ਹਜ਼ਰਤ ਮੁਹੰਮਦ ਸਾਹਿਬ ਧਰਮ ਦੇ ਮਾਰਗ ਉਪਰ ਚੱਲਣ ਵਾਲੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਸ਼ੁਮਾਰ ਨਬੀਆਂ, ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਅਤੇ ਸੱਦੀਕਾਂ ਵਿਚ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਸ ਤੋਂ ਸਪਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਮਰਤਬਾ ਬਹੁਤ ਉੱਚਾ ਹੈ। *ਕੁਰਾਨ* ਵਿਚ ਰਸੂਲ ਫੁਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ:-

"ਜਿਹੜੇ ਪ੍ਰਾਣੀ ਅੱਲ੍ਹਾ ਤੇ ਰਸੂਲ ਦੀ ਆਗਿਆ ਦਾ ਪਾਲਣ ਕਰਦੇ ਰਹਿਣਗੇ, ਉਹ ਉਹਨਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਮਿਲ ਜਾਣਗੇ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਉਤੇ ਅੱਲ੍ਹਾ ਨੇ ਮਿਹਰ ਕੀਤੀ ਸੀ, ਅਰਥਾਤ ਨਬੀਆਂ ਸੱਦੀਕਾਂ, ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਤੇ ਭਲੇ ਪੁਰਖਾਂ ਨਾਲ ਇਹ ਲੋਕ ਚੰਗੇ ਸਾਥੀ ਹਨ। ਇਹ ਅੱਲ੍ਹਾ ਵਲੋਂ ਮਿਹਰ ਹੈ ਤੇ ਅੱਲਾ ਜਾਨਣਹਾਰ ਹੈ।"<sup>25</sup>

ਇਸ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਹੀ ਪਵਿੱਤਰ ਕੁਤਬਾ ਹਾਸਲ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕੇਵਲ ਉਸੇ ਲਈ ਹੀ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਵਿਅਕਤੀ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਰਸਤੇ ਤੇ ਚਲਦਾ ਹੋਇਆ ਸ਼ਹਾਦਤ (ਗਵਾਹੀ) ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਅਜਿਹੇ ਮਨੁੱਖਾਂ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦ-ਉਲ-ਕਾਮਿਲ (Shahid-ul-kamil) ਦਾ ਨਾਮ ਵੀ ਦਿਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਹੀ ਮਨੁੱਖ ਅੱਲ੍ਹਾ ਦੇ ਅਸਲ ਵਾਰਿਸ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। <sup>26</sup> ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਉੱਤਮ ਦਰਜੇ ਦਾ ਸ਼ਹੀਦ ਉਹ ਹੈ ਜਿਸ ਨੇ ਹਜ਼ਰਤ ਮੁਹੰਮਦ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲ ਲੜਾਈਆਂ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਿਲ ਹੋ ਕੇ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਕੁਰਬਾਨ ਕੀਤੀ। ਅਜਿਹੇ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਨੂੰ, ਜਿਹੜੇ ਦੀਨ ਫੈਲਾਉਣ ਲਈ ਸ਼ਹੀਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਅਮਰਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਇਹੀ ਕਾਰਣ ਹੈ ਕਿ ਮੁਸਲਮਾਨ ਜਹਾਦ (ਧਰਮ ਯੁੱਧ) ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਿਲ ਹੋਣਾ ਆਪਣਾ ਉੱਤਮ ਕਰਮ ਤਸ਼ੱਵਰ ਕਰਦੇ ਹਨ। 'ਮੋਹਿ ਮਰਨੇ ਕਾ ਚਾਓ ਹੈ' ਦੇ ਅਨੇਕਾਂ ਹਵਾਲੇ ਕੁਰਾਨ ਅਤੇ ਪਵਿੱਤਰ ਹਦੀਸਾਂ ਵਿਚ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਜਿਵੇ :-

"ਤੁਹਾਡੇ ਲਈ ਧਰਮ ਯੁੱਧ ਕਰਨਾ ਫਰਜ਼ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਸ਼ਾ ਵਿਚ ਫਰਜ਼ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਤੁਹਾਨੂੰ ਪਸੰਦ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਸੰਭਵ ਹੈ ਕਿ ਤੁਸੀਂ ਕਿਸੇ ਚੀਜ਼

<sup>24.</sup> *ਉਹੀ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਇਮਰਾਨ (4.700), ਪੰਨਾ 199.

<sup>25.</sup> *ਉਹੀ*, ਸਰਤ-ਅਲ-ਨਿਸ਼ਾ (4.70), ਪੰਨਾ 199.

<sup>26.</sup> Thomas Patrick Hughes, Dictionary of Islam, p. 327.

ਨੂੰ ਪਸੰਦ ਨਾ ਕਰੋ, ਪਰ ਵਾਸਤਵ ਵਿਚ ਉਹ ਤੁਹਾਡੇ ਲਈ ਚੰਗੀ ਹੋਵੇਗੀ। "<sup>27</sup> "ਮੈਂ ਰੱਬ ਦੀ ਸੌਂਹ ਖਾ ਕੇ ਕਹਿੰਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਮੈਂ ਰੱਬ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਲੜਕੇ ਮਰਨਾ ਚਾਹਾਂਗਾ, ਮਾਰਿਆ ਜਾਵਾਂਗਾ ਤਾਂ ਫਿਰ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਲਿਆਇਆ ਜਾਵਾਂਗਾ, ਫਿਰ ਮਾਰਿਆ ਜਾਵਾਂਗਾ ਅਤੇ ਦੁਸ਼ਾਰਾ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ ਜਾਵਾਂਗਾ ਤਾਂ ਕਿ ਹਰ ਵਾਰੀ ਮੈਨੂੰ ਨਵਾਂ ਫਲ ਮਿਲੇ।"

(ਹਦੀਸ ਬੁਖਾਰੀ ਅਤੇ ਮੁਸਲਿਮ)

"ਰੱਬ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਜੋ ਯੁੱਧ ਦੀ ਧੂੜ ਨਾਲ ਢੱਕਿਆ ਗਿਆ ਉਸ ਦੀਆਂ ਲੱਤਾਂ ਨੂੰ ਨਰਕ ਅਗਨੀ ਛੂਹ ਨਹੀਂ ਸਕੇਗੀ।" (ਹਦੀਸ ਬੁਖਾਰੀ ਅਤੇ ਮੁਸਲਿਮ)

ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਦੇ ਕਈ ਭੇਦ-ਉਪਭੇਦ ਹਨ, ਪਰ ਸਭ ਤੋਂ ਸ੍ਰੇਸ਼ਠ ਸ਼ਹੀਦ ਉਸ ਨੂੰ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜੋ ਰੱਬ ਦੀ ਰਜ਼ਾ ਵਿਚ ਸਚਾਈ ਦੇ ਮਾਰਗ ਉਤੇ ਚਲਦੇ ਹੋਇਆਂ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਵਾਰ ਦੇਵੇ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਇਮਾਮ ਹਸਨ ਅਤੇ ਹੁਸੈਨ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਮਹਾਨ ਸ਼ਹੀਦ ਦੀ ਪਦਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਉਂਵ ਹੱਕ ਦੇ ਰਾਹ ਤੇ ਚਲਦਿਆਂ ਸ਼ਹਾਦਤ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਅਨੇਕਾਂ ਸ਼ਹੀਦ ਹਨ। ਦਰਜਾਬੰਦੀ ਦੇ ਪੱਖੋਂ ਇਸਲਾਮ ਦੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਮੰਨਦਾ ਹੈ। ਖੁਦਾ ਦੇ ਡਰ ਨਾਲ ਰੋਂਦਿਆਂ ਜੇਕਰ ਕੋਈ ਮਰ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਉਸ ਨੂੰ 'ਸ਼ਹਾਦਤ ਕਿਬਰਾ' ਅਰਥਾਤ ਵੱਡੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸ਼ਹੀਦੇ-ਅਕਬਰ ਤੋਂ ਕਿਆਮਤ ਵੇਲੇ ਕਿਸੇ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦਾ ਹਿਸਾਬ ਨਹੀਂ ਮੰਗਿਆ ਜਾਂਦਾ। ਦੂਜੀ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਵਿਚ ਪਲੇਗ, ਤਪਦਿਕ ਆਦਿ ਨਾਲ ਮਰਨ ਵਾਲੇ ਉਹ ਵਿਅਕਤੀ ਆਉਦੇ ਹਨ, ਜੋ ਮੌਮਨ ਹੋਣ ਅਤੇ ਬੀਮਾਰੀ ਕਾਰਣ ਹੋਣ ਵਾਲੀ ਮੌਤ ਤੋਂ ਡਰ ਕੇ ਦੇਸ਼ ਛੱਡ ਕੇ ਨਾ ਚਲੇ ਜਾਣ। ਅਜਿਹੇ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਨੂੰ ਕਿਆਮਤ ਸਮੇਂ ਆਪਣਾ ਹਿਸਾਬ ਦੇਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਬੇਗੁਨਾਹ ਦਾ ਕਤਲ ਵੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਜੇ ਜ਼ਹਿਰ ਖੁਦ ਖਾ ਲਵੇ ਤਾਂ ਖੁਦਕਸ਼ੀ ਹੈ। <sup>28</sup> ਅਜਿਹੀ ਮੌਤ ਇਸਲਾਮ ਅਨੁਸਾਰ ਹਰਾਮ ਹੈ ਅਤੇ ਦਨਿਆਵੀ ਕਾਨੰਨ ਅਨੁਸਾਰ ਵੀ ਦੰਡ-ਯੋਗ ਹੈ।

ਸ਼ਹੀਦ ਦੇ ਉਪਰੋਕਤ ਭੇਦ ਅਤੇ ਉਪਭੇਦ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵਰਗ-ਵੰਡ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਵੀ ਕੀਤੀ ਹੈ :

(ੳ) ਸ਼ਹੀਦ

ਜਿਹੜਾ ਧਰਮ ਯੁੱਧ ਵਿਚ ਵੈਗੇ ਨਾਲ ਲੜਦਾ ਹੋਇਆ ਮਾਰਿਆ ਗਿਆ ਹੋਵੇ, ਜਿਸ ਨੇ ਧਰਮ, ਦੇਸ਼ ਜਾਂ ਕਿਸੇ ਲੋਕ-ਹਿਤ ਲਈ ਬਲੀਦਾਨ ਕੀਤਾ ਹੋਵੇ।

:

<sup>27.</sup> *ਕੁਰਆਨ ਮਜੀਦ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਬਕਰ (2.217), ਪੰਨਾ 77-78.

<sup>28.</sup> ਪੰਜਾਬੀ ਵਿਸ਼ਵ ਕੋਸ਼ (ਜਿਲਦ ਤੀਜੀ), ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ, ਪੰਨਾ 339-40.

(ਅ) ਸ਼ਹੀਦੇ ਆਜ਼ਮ : ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡਾ ਸ਼ਹੀਦ, ਹਜ਼ਰਤ ਇਮਾਮ ਹੁਸੈਨ ਦੀ ਉਪਾਧੀ।

(ੲ) ਸ਼ਹੀਦੇ ਇਸ਼ਕ : ਪ੍ਰੇਮ ਦੇ ਮਾਰਗ ਵਿਚ ਜਾਨ ਵਾਰਨ ਵਾਲਾ, ਪ੍ਰੇਮਿਕਾ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਣ

ਅਰਪਣ ਕਰਨ ਵਾਲਾ।

(н) ਸ਼ਹੀਦੇ ਕਰਬਲਾ: аਰਬਲਾ ਦੀ ਲੜਾਈ ਵਿਚ ਸਚਾਈ ਵਾਸਤੇ ਕੁਰਬਾਨੀ ਦੇਣ

ਵਾਲਾ।

(ਹ) ਸ਼ਹੀਦ ਵਤਨ : ਦੇਸ਼ ਜਾਂ ਵਤਨ ਦੀ ਅਜ਼ਾਦੀ ਅਤੇ ਤਰੱਕੀ ਵਿਚ ਯੁੱਧ ਜਾਂ

ਮਿਹਨਤ ਕਰਦਿਆਂ ਜਾਨ ਦੇਣ ਵਾਲਾ।

ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਤੇ ਗਾਜੀ ਦੇ ਅੰਤਰ ਨੂੰ ਵੀ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਜਿਹੜਾ ਮੁਸਲਮਾਨ ਕਾਫਰਾਂ ਨਾਲ ਲੜਦਾ ਹੋਇਆ ਮਾਰਿਆ ਜਾਵੇ, ਉਹ ਸ਼ਹੀਦ ਕਹਾਉਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਜਿਹੜਾ ਸਫ਼ਲ ਹੋ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਕਾਫਰਾਂ ਨੂੰ ਜਿੱਤ ਲਵੇ, ਗਾਜ਼ੀ ਕਹਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਨੂੰ ਇਕ ਰੱਬੀ ਦਾਤ ਤਸੱਵਰ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਰੱਬੀ ਹੁਕਮ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਦਾ ਇਹ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਮਰਦੇ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਸਾਡੇ ਵਾਂਗ ਹੀ ਚਲਦੇ-ਫਿਰਦੇ ਤੇ ਖਾਂਦੇ-ਪੀਂਦੇ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਾਡੇ ਵਾਂਗ ਹੀ ਰਿਜ਼ਕ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਵੀ ਆਗਿਆ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਆਪਣੀ ਮਰਜ਼ੀ ਅਨੁਸਾਰ ਆਪਣੇ ਕਿਸੇ ਮਿੱਤਰ ਜਾਂ ਖਾਸ ਮਨੁੱਖ ਨਾਲ ਗੱਲਬਾਤ ਕਰਨ ਸਕਦੇ ਹਨ।

ਇਤਿਹਾਸਕ ਨਜ਼ਰੀਏ ਤੋਂ ਵੇਖੀਏ ਤਾਂ ਇਸਲਾਮ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਪ੍ਰਸੰਗ ਬਦਰ ਦੀ ਲੜਾਈ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਰੂਪਮਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਬਦਰ ਦਾ ਯੁੱਧ ਇਸਲਾਮ ਜਗਤ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਲੜਾਈ ਮੰਨਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਸੇ ਲੜਾਈ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਹੀ ਇਸਲਾਮ ਧਰਮ ਦੂਨੀਆਂ ਦੇ ਨਕਸ਼ੇ ਤੇ ਉੱਭਰਿਆ। ਇਸ ਯੁੱਧ ਵਿਚ ਉਹ ਸਾਰੇ, ਜੋ ਪੈਂਗੰਬਰ ਮੁਹੰਮਦ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਤਰਫ ਤੋਂ ਲੜਾਈ ਵਿਚ ਜਝਦੇ ਹੋਏ ਮਾਰੇ ਗਏ, ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਪਹਿਲੇ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਵਜੋਂ ਮਾਨਤਾ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਇਹਨਾਂ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਵਿਚ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਇਮਾਮ ਹਸੈਨ ਸੀ। ਇਸਲਾਮੀ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਵਿਚ ਵੀ ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਾਂਗ. ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਸਿੱਧੇ ਬਹਿਸ਼ਤਾਂ ਵਿਚ ਜਾਂਦੇ ਹਨ, ਨੂੰ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਬਹਿਸ਼ਤ ਨੂੰ ਅਤਿ ਸੰਦਰ ਸਥਾਨ ਦੇ ਤੌਰ ਤੇ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਥੇ ਹਰਿਆਵਲੇ ਬਾਗਾਂ ਵਿਚ. ਸੁੰਦਰ ਅਤੇ ਸਹਾਵਣੇ ਝਰਨਿਆਂ ਦੀਆਂ ਠੰਡੀਆਂ ਹਵਾਵਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਨੂੰ ਖੇੜੇ ਮਾਣਦੇ ਹੋਏ ਦਰਸਾਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਲਈ ਹਰ ਇਕ ਵਾਸਤੇ ਬਹੱਤਰ ਕਾਲੀਆਂ ਮੋਟੀਆਂ ਅੱਖਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਹੁਰਾਂ ਸੇਵਾ ਲਈ ਹਮੇਸ਼ਾ ਤੱਤਪਰ ਰਹਿੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਸਿੱਪ ਵਿਚ ਲੁਕੇ ਮੌਤੀਆਂ ਵਾਂਗ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਸਿਰਕੰਚਕ ਹਸਨ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਹਮੇਸ਼ਾ ਖੁਸ਼ ਰੱਖੇਗਾ। ਫਲਾਂ ਨਾਲ ਲੱਦੇ ਬ੍ਰਿਛ ਤੇ ਖਲ੍ਹੀ ਛਾਂ ਹੇਠ ਵਗਦੇ ਪਾਣੀਆਂ ਦੇ ਕੰਢੇ ਫਲਾਂ ਦੇ ਢੇਰ ਉਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਵਾਸਾ ਹੋਵੇਗਾ।<sup>29</sup> ਸੋ ੳਪਰੋਕਤ ਸਾਰੀ ਵਾਰਤਾ ਤੋਂ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਜਿਹੜਾ ਨਕਸ਼ਾ ਉੱਭਰਦਾ ਹੈ ਉਸ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਰੂਤਬਾ ਬੁਲੰਦੀਆਂ ਨੂੰ ਛੂੰਹਦਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ,

<sup>29.</sup> *ਕੁਰਆਨ ਮਜੀਦ*, ਸੂਰਤ-ਅਲ-ਇਮਰਾਨ (3.196), ਪੰਨਾ 174.

ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਆਪਣੇ ਇਸ਼ਟ ਪ੍ਰਤੀ ਅਤੇ ਇੱਥੋਂ ਤੱਕ ਕਿ ਆਮ ਮਨੁੱਖਤਾ ਪ੍ਰਤੀ ਵੀ ਜੂਝਦੇ ਹੋਏ ਜਾਨ ਦੀ ਬਾਜੀ ਲਾਉਂਦੇ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਹਕੀਕਤ, ਸੱਚ ਜਾਂ ਅਮਲ ਇਸ ਤੋਂ ਦੂਰ ਹੀ ਰਿਹਾ ਹੈ।

ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਾਮੀ ਧਰਮਾਂ ਜਿਵੇਂ ਯਹੂਦੀ, ਇਸਲਾਮ, ਈਸਾਈ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਇਹਨਾਂ ਧਰਮਾਂ ਦੀਆਂ ਰਵਾਇਤਾਂ ਦਾ ਅਨਿੱਖੜਵਾਂ ਅੰਗ ਬਣੀ ਰਹੀ। ਇਹਨਾਂ ਧਰਮਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਸਰਬ-ਸ੍ਰੇਸ਼ਠ ਮਨੁੱਖ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਕਦਮਾਂ ਵਿਚ ਜੰਨਤ ਝੁਕੀ ਹੋਈ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਸਾਮੀ ਧਰਮਾਂ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡਾ ਸਕਾਰਾਤਮਕ ਪੱਖ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਨੂੰ ਖੁਦਾ ਦੀ ਉਚੇਚੀ ਦੇਖ-ਰੇਖ ਵਿਚ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।

ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਸਾਮੀ ਧਰਮਾਂ ਵਿਚ ਚਮਕਦਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਉਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਕੋਈ ਵੀ ਸ਼ਬਦ ਭਾਰਤ ਦੀ ਪ੍ਰਵਾਨਿਤ ਧਾਰਮਿਕ ਭਾਸ਼ਾ ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ ਵਿਚੋਂ ਬਿਲਕਲ ਗੰਮ ਹੈ। ਮਸਲਮਾਨਾਂ ਦੀ ਆਮਦ ਤੱਕ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਨੂੰ ਭਾਰਤੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਕੋਈ ਸਥਾਨ ਹੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਸੀ ਅਤੇ ਬਹੁਤ ਹੀ ਅਚੰਭੇ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਗਰ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਭਾਰਤੀ ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਹੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਗਰ ਅਰਜਨ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਲਈ ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਵਰਤਿਆ ਗਿਆ।<sup>30</sup> ਭਾਰਤੀ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ. ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਅਸੀਂ ਪਹਿਲਾਂ ਗੱਲ ਕਰ ਚੱਕੇ ਹਾਂ. ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਸਮਾਨਅਰਥਕ ਜਾਂ ਇਸ ਦੇ ਬਦਲ ਵਜੋਂ ਅਜਿਹਾ ਸ਼ਬਦ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦਾ। ਹਿੰਦ ਸਾਹਿਤ ਵਿਚ "ਦੇਹ ਤਿਆਗ" ਅਤੇ "ਸੰਕਲਪ" ਸ਼ਬਦ ਵਰਤੋਂ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦੇ ਗਏ ਹਨ ਪਰ ਇਹ ਸਾਰੇ ਸ਼ਬਦ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਵਜੋਂ ਰੁਪਮਾਨ ਹੁੰਦੇ ਨਜ਼ਰ ਨਹੀਂ ਆਉਂਦੇ।<sup>31</sup> ਉਪਰੋਕਤ ਗੱਲ ਤੋਂ ਇਹ ਪਸ਼ਟੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਅਜਿਹੇ ਸੰਕਲਪ ਜਿਹੜੇ ਭਾਰਤੀ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚ ਵਿਦਮਾਨ ਨਹੀਂ ਸਨ, ਉਹ ਇਸਲਾਮੀ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਧੀਨ ਹੀ ਹਿੰਦੋਸਤਾਨੀ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਪ੍ਰਚੱਲਿਤ ਹੋਏ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਸਿਧਾਂਤ ਅਤੇ ਅਮਲ ਵਿਚ ਪਵਾਨ ਕਰ ਲਿਆ ਗਿਆ। ਪਰ ਇਥੇ ਨਾਲ ਹੀ ਇਹ ਵੀ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਅਜਿਹੇ ਸੰਕਲਪ ਜਿਹੜੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨੇ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤੇ ਉਹ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਤੇ ਅਮਲ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਚਿੰਤਨ ਦਾ ਹੀ ਅੰਗ ਹਨ ਅਤੇ ਇਹਨਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭਾਵ ਗ੍ਰਹਿਣ ਕਰਨ ਦੀ ਸੀਮਾ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਨਹੀਂ ਵੇਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਕਿਉਂਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਅਮਲ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਹੈ, ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਉਸ ਦਾ ਬਿਲਕੁੱਲ ਹੀ ਵੱਖਰਾ ਰਪ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸਿਧਾਂਤ ਅਤੇ ਅਮਲ ਦੀ ਪੱਧਰ ਵਿਚ ਪੂਰਨ ਇਕਸੂਰਤਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਕਿ ਇਸਲਾਮ ਦੇ ਅਮਲ ਵਿਚ ਜੇ ਪੂਰਨ ਤੌਰ 'ਤੇ ਨਹੀਂ ਤਾਂ ਲੱਗਭੱਗ ਗੰਮ ਹੀ ਹੈ।

<sup>30.</sup> ਦਰਸ਼ਨ ਸਿੰਘ (ਡਾ.), *ਭਾਰਤੀ ਭਗਤੀ ਪਰੰਪਰਾ ਅਤੇ ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ*, ਪੰਨਾ 25.

<sup>31.</sup> ਜੇ.ਬੀ. ਅਪਟੇ, ਸੰਸਕ੍ਰਿਤ-ਇੰਗਲਿਸ਼ ਡਿਕਸ਼ਨਰੀ, ਪੰਨਾ 946.

ਅਸਲ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਉਸ ਅਤਿਅੰਤ ਸੁਚਿਆਰ ਮਹਾਂਪੁਰਖ ਵਾਸਤੇ ਵਰਤਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਸੱਚ ਦੀ ਖ਼ਾਤਰ ਸਿਰ-ਧਤ ਦੀ ਬਾਜੀ ਨਿਸ਼ੰਗ ਹੋ ਕੇ ਲਾ ਦੇਵੇ ਅਤੇ ਸੱਚ ਨੂੰ ਦੋਹੀਂ ਜਹਾਨੀ ਪੂਗਟ ਕਰ ਦੇਵੇ। $^{32}$  ਅਸਲ ਗੱਲ ਤਾਂ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਸਾਮੀ ਪਰੰਪਰਾ ਦੇ ਇਸ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਜੋ ਸਿੱਖੀ ਨੇ ਜਾਨ ਪਾਈ. ਉਸ ਦੇ ਨਤੀਜੇ ਵਜੋਂ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਇਕ ਨਿਗਲੀ ਦਿੱਖ ਵਾਲੇ ਹੀਰੇ ਵਾਂਗ ਪਰੰਪਰਾ ਦੀ ਨਿਰੰਤਰਤਾ ਤੋਂ ਟੱਟ ਕੇ ਨਿਆਰੇ ਸਰੋਕਾਰ ਵਜੋਂ ਅਧਿਆਤਮਕ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਸਥਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸ਼ਰਧਾ ਦਾ ਭਾਵ ਇਸ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚ ਇਸ ਹੱਦ ਤੱਕ ਘਲ-ਮਿਲ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਸਣਦਿਆਂ ਹੀ ਸਿੱਖ ਦਾ ਸਿਰ ਆਪਣੇ ਆਪ ਸਤਿਕਾਰ ਨਾਲ ਝਕ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਵੇਂ ਇਹ ਗੱਲ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਸਪਸ਼ਟ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਸ਼ਬਦ ਭਾਰਤੀ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਸਿੱਧਾਂਤ ਅਤੇ ਅਮਲ ਦੇ ਰਪ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਗਰ ਸਾਹਿਬਾਨ ਰਾਹੀਂ ਆਇਆ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀ ਪਵਿੱਤਰ ਬਾਣੀ ਰਾਹੀਂ ਇਸ ਦੇ ਸਦ-ਵਿਗਾਸ ਭਰਪੂਰ ਸਰੋਕਾਰ ਸਥਾਪਤ ਕਰਦੇ ਹੋਏ – "ਜਝ ਮਰੋਂ ਤਹਿ ਸਾਚ ਪਤੀਜੈ" ਦਾ ਅਜਿਹਾ ਮਹਾਨ ਸੰਕਲਪ ਸਿੱਖਾਂ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਉਤਾਰ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਜਿਸ ਦੇ ਚਲਦੇ ਹੋਏ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਲੱਖਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਮਨੱਖਤਾ ਦੀ ਭਲਾਈ ਲਈ ਅਤੇ ਹੱਕ, ਸੱਚ, ਇਨਸਾਫ ਦੀਆਂ ਕਦਰਾਂ ਕੀਮਤਾਂ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਲਈ ਸਹਾਦਤ ਦਾ ਜਾਮ ਪੀ ਗਏ। ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਦਾ ਲੰਮਾ ਇਤਿਹਾਸ ਸਿਰਜਣ ਕਰਕੇ ਗੱਲ ਇੱਥੋਂ ਤੱਕ ਪਹੁੰਚ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਗ਼ੈਰ-ਸਿੱਖ ਕੌਮਾਂ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੇ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਇਕੋ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਨਿਹਾਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਹ ਪਵਿੱਤਰ ਸਰੋਕਾਰ ਸਿੱਖ ਮਾਨਸਿਕਤਾ ਵਿਚ ਏਨਾ ਗਹਿਰਾ ਉੱਤਰ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਇਕ ਮਨੌਤ ਬਣ ਗਈ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਨਾਮ ਜ਼ਬਾਨ ਤੇ ਲਿਆਉਣ ਨਾਲ ਬੱਜਰ ਤੋਂ ਬੱਜਰ ਪਾਪੀ ਦੇ ਵੀ ਹਜ਼ਾਰਾਂ ਪਾਪ ਇਕ ਖਿੰਨ ਵਿਚ ਧੋਤੇ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਇਵੇਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਆਗਮਨ ਨਾਲ 'ਸ਼ਹੀਦ' ਅਤੇ 'ਸ਼ਹਾਦਤ' ਸ਼ਬਦ ਭਾਰਤੀ ਸੱਭਿਆਚਾਰ, ਧਰਮ, ਪਰੰਪਰਾ ਅਤੇ ਭਾਰਤੀ ਕੱਲ ਭਾਸ਼ਾਵਾਂ ਵਿਚ ਪਹਿਲੀ ਵਾਰ ਵਰਤਿਆ ਜਾਣ ਲੱਗਾ। ਇਸ ਪੱਖੋਂ ਸਰਦਾਰ ਗਰਤੇਜ ਸਿੰਘ<sup>33</sup> ਦੀ ਇਹ ਟਿੱਪਣੀ ਸੋਲਾਂ ਆਨੇ ਸੱਚ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖੀ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਭਾਰਤੀ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਸ਼ਹਾਦਤ ਨੂੰ ਪੂਗਟ ਕਰਨ ਲਈ ਸ਼ਬਦ ਕਿਥੋਂ ਹੋਣੇ ਸਨ। ਧਰਮ ਦਾ ਦੂਜਾ ਨਾਂ ਹੀ ਵਰਣ-ਆਸ਼ਰਮ ਧਰਮ ਸੀ, ਜੋ ਅਨਿਆਂ ਦਾ ਕੋਹਤੂਰ ਸੀ। ਵੰਡੀਆਂ ਏਨੀਆਂ ਸਨ ਕਿ ਹਿੰਦੂ ਧਰਮ ਦੀ ਪਰਿਭਾਸ਼ਾ ਅਜੇ ਤੱਕ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀ, ਧਰਮ ਵਾਸਤੇ ਕੌਣ ਸਿਰ-ਧੜ ਦੀ ਬਾਜ਼ੀ ਲਾਉਂਦਾ ? ਅਜਿਹੇ ਵਾਤਾਵਰਣ ਵਿਚ ਧਰਮ, ਨਿਆਂ, ਸੱਚ ਅਤੇ ਹੱਕ ਦੇ ਮਸਲੇ ਤਾਂ ਚਰਚਾ ਯੋਗ ਵੀ ਨਹੀਂ ਸਨ ਬਣ ਸਕਦੇ, ਕਿਸੇ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦੀ ਲਈ ਕਿਵੇਂ ਪੇਰਦੇ ? ਮਹਿਮਦ ਵਰਗੇ ਧਾੜਵੀ ਕੇਵਲ ਤੀਹ ਹਜ਼ਾਰ ਦੀ ਫੌਜ ਨਾਲ ਸੋਮਨਾਥ ਦੇ ਮੰਦਰ ਨੂੰ ਲੱਟ ਸਕਦੇ ਸਨ. ਜਦਕਿ ਮੰਦਰ ਦੇ ਅਧੀਨ ਤੀਹ

<sup>32.</sup> ਗੁਰਤੇਜ ਸਿੰਘ (ਪ੍ਰੋਫੈਸਰ ਆਫ ਸਿੱਖਇਜ਼ਮ), ਸ਼ਹਾਦਤ, ਜੂਨ 1998, ਪੰਨਾ 188.

<sup>33.</sup> *ਉਹੀ*।

ਹਜ਼ਾਰ ਪਿੰਡ ਸਨ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨੇ ਸ਼ਹਾਦਤ ਨੂੰ ਸਿਧਾਂਤ ਅਤੇ ਅਮਲ ਵਿਚ ਅਪਣਾ ਕੇ ਭਾਰਤੀ ਧਰਮ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਇਕ ਨਵਾਂ ਇਹਿਤਾਸ ਸਿਰਜਿਆ। ਫਲਸਰੂਪ ਸ਼ਹੀਦੀ ਸਿੱਖ ਦੇ ਅਮਲੀ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਏਨੀ ਨੇੜੇ ਹੋ ਕੇ ਵਿਚਰਣ ਲੱਗੀ ਕਿ ਇਹ ਸਿੱਖ ਦੀ ਲੋਚਾ ਬਣ ਗਈ। ਇਸ ਲੋਚਾ ਨੂੰ ਪੂਰਿਆਂ ਕਰਨ ਲਈ ਸਿੱਖ ਰਹਿਤਵਾਨ, ਨਿਰਵੈਰ, ਸਚਿਆਰ ਅਤੇ ਪਰਉਪਕਾਰੀ ਬਣਨ ਲੱਗਾ। ਸ਼ਹੀਦੀ ਵਾਸਤੇ ਸਿੱਖ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਉੱਠਿਆ ਚਾਅ ਤੇ ਖੇੜਾ ਉਸ ਨੂੰ ਸੇਵਕ ਤੋਂ 'ਖਾਲਸਾ' ਬਣਾ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਦੋਹਾਂ ਜਹਾਨਾਂ ਦੀ ਪਾਤਿਸ਼ਾਹੀ ਸਥਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਸਿੱਖ ਮੋਰ ਵਾਂਗ ਪੈਲਾਂ ਪਾਉਂਦਾ 'ਦੇਗ ਤੇਗ ਫਤਹਿ' ਦੇ ਜੌਹਰ ਵਿਖਾਉਣ ਲੱਗਾ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਇਸ ਸਿਧਾਂਤ ਨੂੰ ਅਮਲ ਵਿਚ ਵਿਚਰਦੇ ਦੇਖਣ ਲਈ ਇਸ ਦੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਰਵਾਨੀ ਨੂੰ ਅਨੁਭਵ ਕਰਨਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ, ਇਹ ਅਕੱਥ ਕਥਾ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ-

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੁਆਰਾ ਚਲਾਏ ਗਏ ਧਰਮ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਜੋਂ ਮਾਨਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਮੌਜੂਦਾ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਸੰਸਾਰੀ ਧਰਮਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਮੁੱਖਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ। ਇਹ ਸਭ ਤੋਂ ਘੱਟ ਉਮਰ ਵਾਲਾ ਧਰਮ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਆਰੰਭ 1499 ਈਸਵੀ ਨੂੰ ਵੇਈਂ ਨਦੀ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਪਹਿਲੇ ਐਲਾਨਨਾਮੇ : "ਨਾ ਕੋ ਹਿੰਦੂ ਨਾ ਮੁਸਲਮਾਨ" ਤੋਂ ਮੰਨਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਐਲਾਨਨਾਮਾ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੀ ਬੁਨਿਆਦ ਜਾਂ ਨੀਂਹ ਵਜੋਂ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਐਲਾਨਨਾਮੇ ਦੇ ਦੁਆਲੇ ਸਮੁੱਚਾ ਸਿੱਖ ਸਿਧਾਂਤ ਕੇਂਦਰਿਤ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਹ ਐਲਾਨਨਾਮਾ ਜਿਥੇ ਸਮੂਹ ਮਨੁੱਖਤਾ ਤੇ ਧਰਮਾਂ ਦੀ ਏਕਤਾ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਦਾ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦਾ ਹੈ ਉਥੇ ਇਸ ਨੂੰ ਮਾਨਵ ਸਨਮਾਨ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀਕ ਵਜੋਂ ਵੀ ਸਵੀਕਾਰ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਕਿਉਂਕਿ ਸਵੈਮਾਨਤਾ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਲਈ ਦਿੱਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਤੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਹੀ ਮਨੁੱਖੀ ਸਵੈਮਾਨਤਾ ਦੀ ਬਹਾਲੀ ਹੈ, ਕਿਉਂਕਿ ਪਹਿਲੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਐਲਾਨਨਾਮਾ ਜਿਥੇ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਚਾੳ ਭਰਦਾ ਹੈ ਉਥੇ ਮਨੁੱਖ ਲਈ ਵੰਗਾਰ ਵੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਹੁਕਮ ਹੈ:

> "ਜਉ ਤਉ ਪ੍ਰੇਮ ਖੇਲਣ ਕਾ ਚਾਉ॥ ਸਿਰੁ ਧਰਿ ਤਲੀ ਗਲੀ ਮੇਰੀ ਆਉ॥ ਇਤ ਮਾਰਗਿ ਪੈਰੁ ਧਰੀਜੈ॥ ਸਿਰ ਦੀਜੈ ਕਾਣਿ ਨ ਕੀਜੈ॥<sup>34</sup>

ਸੋ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹਾਦਤ ਨੂੰ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਪ੍ਰਥਮ ਗੁਣ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਰਸਤੇ ਤੇ ਚੱਲਣਾ ਤਲਵਾਰ ਦੀ ਧਾਰ ਤੇ ਚੱਲਣ ਵਰਗਾ ਹੀ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਵੀ ਦੂਜੇ ਧਰਮਾਂ ਵਾਂਗ ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅਰਥ 'ਗਵਾਹੀ' ਵਜੋਂ ਹੀ ਲਏ ਗਏ ਹਨ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨੂੰ ਇਹ ਮਾਣ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੈ ਕਿ ਸਮੁੱਚਾ ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਸਿੱਖ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਨਾਲ ਭਰਿਆ ਪਿਆ ਹੈ ਪਰ ਸਿੱਖ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਨਾ ਤਾਂ ਨਿੱਜ ਲਈ ਹੈ ਅਤੇ ਨਾ

<sup>34.</sup> ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ, ਸਲੋਕ ਵਾਰਾਂ ਤੇ ਵਧੀਕ ਮਹਲਾ 1, ਪੰਨਾ 1412.

ਹੀ ਕੇਵਲ ਆਪਣੀ ਕੌਮ ਦੇ ਸਨਮਾਨ ਵਾਸਤੇ, ਸਗੋਂ ਉਹ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੇ ਸਨਮਾਨ ਅਤੇ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬੇਇਨਸਾਫੀ ਵਿਰੁੱਧ ਜੂਝਣ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਹੁਕਮ ਮੰਨਦਾ ਹੈ। <sup>35</sup> ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਰੂਪਮਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਪਵਿੱਤਰ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ ਮਹਾਨ ਰੁਤਬਾ ਦੇ ਕੇ ਪੀਰਾਂ, ਪੈਗੰਬਰਾਂ ਅਤੇ ਗੁਰੂਆਂ ਵਰਗਾ ਹੀ ਮੰਨਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹਨਾਂ ਨੂੰ ਬਰਾਬਰੀ ਦਾ ਆਧਾਰ ਪ੍ਰਦਾਨ ਕਰਾਉਂਦੇ ਹੋਏ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਹੁਕਮ ਕਰਦੇ ਹਨ:

ਪੀਰ ਪੈਕਾਮਰ ਸਾਲਕ ਸਾਦਕ ਸੁਹਦੇ ਅਉਰ ਸਹੀਦ॥ ਸੇਖ ਮਸਾਇਕ ਕਾਜੀ ਮੁਲਾ ਦਰਿ ਦਰਵੇਸ ਰਸੀਦ॥<sup>36</sup>

ਗੁਰਮਤਿ ਸਿਧਾਂਤ ਹੈ ਕਿ ਮਨੁੱਖ ਜਿਥੇ ਆਪ ਬਿਨਾਂ ਭੈ ਦੇ ਨਿਰਭੈਤਾ ਨਾਲ ਜੀਵਨ ਬਤੀਤ ਕਰੇ ਉਥੇ ਦੂਸਰਿਆਂ ਨੂੰ ਨਿਰਭੈ ਹੋ ਕੇ ਜਿਉਣ ਦੇਵੇ। 37 ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਇਸ ਪਵਿੱਤ੍ਰ ਸਿਧਾਂਤ ਦਾ ਸਿੱਖ ਮਨਾਂ ਤੇ ਅਸਰ ਹੋਣਾ ਕੁਦਰਤੀ ਸੀ। ਸਿੱਖ ਵਿਚ ਜੋ ਨਿਰਭੈਤਾ ਅਤੇ ਨਿੱਡਰਤਾ ਗੁਰੂ ਚਿੰਤਨ ਨੇ ਭਰੀ ਉਸ ਦਾ ਸਪੱਸ਼ਟ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚੋਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਮਹਾਨ ਸਿਧਾਂਤ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਣ ਨਾਲ ਹੀ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਜਿਥੇ ਪਿਆਰ, ਸੱਚਾਈ ਦਾ ਕੌਮੀ ਇਲਹਾਮ ਮਨੁੱਖ ਵਾਸਤੇ ਦਿੱਤਾ, ਉਥੇ ਨਾਲ ਹੀ ਦੈਵੀ ਪ੍ਰਭੂਸਤਾ ਦੀ ਆੜ ਵਿਚ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਸ਼ੋਸ਼ਨ ਕਰ ਰਹੇ ਅਯੋਗ ਹੁਕਮਰਾਨਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ਰਾਹੀਂ ਫਿਟਕਾਰਿਆ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਫੁਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ :

ਰਾਜੇ ਸੀਂਹ ਮੁਕੱਦਮ ਕੁਤੇ॥ ਜਾਇ ਜਗਾਇਨਿ ਬੈਠੇ ਸੁਤੇ॥ ਚਾਕਰ ਨਹਦਾ ਪਾਇਨਿ ਘਾਉ॥ ਰਤੂ ਪਿਤੁ ਕੁਤਿਹੋ ਚਟਿ ਜਾਹੁ॥ ਜਿਥੈ ਜੀਆਂ ਹੋਸੀ ਸਾਰ॥ ਨੱਕੀ ਵੱਢੀ ਲਾਇਤਬਾਰ॥<sup>38</sup>

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਮੂਲ ਮੰਤਰ ਰਾਹੀਂ ਜਿਹੜੇ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾਂ ਦੇ ਗੁਣ ਉੱਭਰ ਕੇ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦੇ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਉਨ੍ਹਾਂ ਹੀ ਗੁਣਾਂ ਦੀ ਝਲਕ ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਵਿਚੋਂ ਵੇਖਣਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਸਨ, ਕਿਉਂਕਿ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਅਧਿਆਤਮਕਤਾ ਅਤੇ ਸਮਾਜਿਕਤਾ

<sup>35.</sup> ਕਾਨ੍ਹ ਸਿੰਘ ਨਾਭਾ (ਭਾਈ), ਗੁਰ ਸ਼ਬਦ ਰਤਨਾਕਰ ਮਹਾਨ ਕੋਸ਼, ਪੰਨਾ 188.

<sup>36.</sup> *ਸ਼੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ*, ਸਿਰੀ ਰਾਗ ਮਹਲਾ 1, ਪੰਨਾ 53.

<sup>37.</sup> ਭੈ ਕਾਹੂ ਕਉ ਦੇਤ ਨਹਿ ਨਹਿ ਭੈ ਮਾਨਤ ਆਨ ਕਹੁ ਨਾਨਕ ਸੁੰਨ੍ਹ ਰੇ ਮਨਾ ਗਿਆਨੀ ਤਾਹਿ ਬਖਾਨਿ ॥

<sup>(</sup>ਸਲੋਕ ਮਹਲਾ 9, ਪੰਨਾ 1427).

<sup>38.</sup> *ਸ਼੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ,* ਵਾਰ ਮਲਾਰ ਕੀ, ਮਹਲਾ 1, ਪੰਨਾ 1288.

ਇਕਸੂਰਤਾ ਵਿਚ ਚਲਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀਆਂ ਆਪਣੀਆਂ ਜ਼ਿੰਦਗੀਆਂ ਤੋਂ ਵੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਮਾਜ ਤੋਂ ਭੱਜਣਾ ਨਹੀਂ ਹੈ ਸਗੋਂ ਦੱਖ ਅਤੇ ਸੱਖ ਨੂੰ ਸਮ ਕਰ ਜਾਨਣਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਇਕਾਤਕ ਸਰਾਂ ਦਾ ਸਖਤ ਵਿਰੋਧੀ ਹੈ।<sup>39</sup> ਪਹਿਲੇ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਹਜੂਰ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਪੂਰਨ ਤੌਰ 'ਤੇ ਚੇਤੰਨ ਕਰ ਦੇਣਾ ਚਾਹੰਦੇ ਸਨ ਕਿ ਜਲਮ ਅਤੇ ਜ਼ਬਰ ਨੂੰ ਖਤਮ ਕਰਨ ਦੀ ਤਾਕਤ ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਵਿਚ ਹੈ। ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵੱਲ ਜੇ ਨਿਗ੍ਹਾ ਮਾਰੀ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਜਿਸ ਵੀ ਮਨੁੱਖ ਨੇ ਹਿੰਮਤ ਕੀਤੀ ਉਸ ਨੇ ਦਰਿਆਵਾਂ ਦੇ ਮਹਾਣ ਮੋੜ ਸੱਟੇ ਅਤੇ ਪਹਾੜ ਚੀਰ ਸੁੱਟੇ। ਇਹ ਗੱਲ ਸਪੱਸ਼ਟ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਮਨੱਖੀ ਸ਼ਕਤੀ ਅੱਗੇ ਕੋਈ ਵੀ ਟਿੱਕ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ ਪਰ ਉਸ ਲਈ ਲੋੜ ਹੈ ਹਿੰਮਤ ਦੀ, ਜ਼ਜ਼ਬੇ ਦੀ, ਸਿਧਾਂਤ ਅਤੇ ਅਮਲ ਵਿਚ ਇਕਸਰਤਾ ਦੀ। ਜਦੋਂ ਮਨੁੱਖ ਸਿਰ 'ਤੇ ਕੱਫਨ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਟੂਰ ਪੈਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਜਿੱਤਾਂ ਉਸ ਦੇ ਕਦਮ ਚੁੰਮਦੀਆਂ ਹਨ, ਪਰ ਧਿਆਨ ਇਹ ਰਹੇ ਕਿ ਉਸ ਦਾ ਰਸਤਾ ਅਤੇ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਦੋਵੇਂ ਸਹੀ ਹੋਣ ਕਿਉਂਕਿ ਜਿਸ ਧਿਰ ਨਾਲ ਪਰਮਾਤਮਾ ਹੋਏਗਾ, ਜਿੱਤ ਉਸੇ ਦੀ ਹੀ ਹੋਣੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਹਰ ਮਨੁੱਖ ਦਾ ਇਹ ਕਰਤੱਵ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਜ਼ਬਰ ਵਿਰੁੱਧ ਆਵਾਜ਼ ਬਲੰਦ ਕਰੇ, ਹਰ ਵਕਤ ਨਾਇਨਸਾਫੀ ਵਿਰੱਧ ਜਝਣ ਲਈ ਤਿਆਰ ਰਹੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਮੌਤ ਨੇ ਇਕ ਦਿਨ ਆਉਣਾ ਹੀ ਹੈ, ਇਹ ਅਟੱਲ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਟਾਲਿਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਫਿਰ ਜਦੋਂ ਮੌਤ ਅਟੱਲ ਹੀ ਹੈ ਤੇ ਫੇਰ ਉਸ ਤੋਂ ਲਕਣ ਦਾ ਕੀ ਫਾਇਦਾ। ਉਸ ਦੀ ਬੁਜ਼ਦਿਲਾਂ ਵਾਂਗ ਉਡੀਕ ਕਿਉਂ ਕੀਤੀ ਜਾਵੇ, ਸਗੋਂ ਉਸ ਨੂੰ ਬੇਖੌਫ਼ ਸੁਰਿਆਂ ਵਾਂਗ ਹੰਢਾ ਕੇ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀਆਂ ਬਖਸ਼ਿਸ਼ਾਂ ਦਾ ਪਾਤਰ ਕਿਉਂ ਨਾ ਬਣਿਆ ਜਾਵੇ। ਇਸੇ ਸੰਕਲਪ ਨੂੰ ਗਰ ਮਹਾਰਾਜ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਬਿਆਨ ਕਰ ਰਹੇ ਹਨ :

> ਮਰਣ ਨਾ ਮੰਦਾ ਲੋਕਾ ਆਖੀਐ ਜੇ ਕੋਈ ਮਰਿ ਜਾਣੈ॥ ਮਰਣੂ ਮੁਣਸਾ ਸੁਰਿਆ ਹਕੂ ਹੈ ਜੋ ਹੋਇ ਮਰਨਿ ਪਰਵਾਣ॥ ਸੂਰੇ ਸੇਈ ਆਗੈ ਆਖੀਅਹਿ ਦਰਗਹ ਪਾਵਹਿ ਸਾਚੀ ਮਾਣ॥<sup>40</sup>

ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਚਾਉ ਉਮ੍ਹੜਦਾ ਹੈ। ਸੱਚ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੇ ਭਲੇ ਲਈ ਜੂਝ ਮਰਨ ਦਾ ਸਿਧਾਂਤ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਆਪਣਾ ਹੰਢਾਇਆਂ ਹੋਇਆ ਸੱਚ ਸੀ। ਇਸ ਸੱਚ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕੇਵਲ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਤੱਕ ਹੀ ਸੀਮਿਤ ਨਹੀਂ ਰੱਖਿਆ, ਸਗੋਂ ਅਮਲੀ ਰੂਪ ਵਿਚ ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਪਾਦਨ ਕੀਤਾ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਗੁਰੂ ਸ਼ਹੀਦ, ਪੰਚਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਹਜੂਰ ਹਨ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੋਂ

<sup>39.</sup> ਗੂਰਬਚਨ ਸਿੰਘ ਤਾਲਿਬ (ਪ੍ਰੋ.), *ਸਿੱਖਇਜ਼ਮ ਐਂਡ ਇੰਡੀਅਨ ਸੁਸਾਇਟੀ*, ਪੰਨਾ 51-52

<sup>40.</sup> ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ, ਵਡਹੰਸ ਮਹਲਾ 1, ਪੰਨਾ 579-80.

ਬਾਅਦ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਦੀ ਲੜੀ ਹੀ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਦੂਜੇ ਗੁਰੂ ਸ਼ਹੀਦ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਜੀ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਹੱਕ ਵਿਚ ਮਹਾਨ ਸਿੱਖੀ ਸਿਧਾਤਾਂ ਤੇ ਨਾ ਕੇਵਲ ਪਹਿਰਾ ਦਿੱਤਾ ਸਗੋਂ ਆਪਣਾ ਆਪ ਵੀ ਕੁਰਬਾਨ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਜੁਲਮ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ ਸੀ ਨਾ ਕਿ ਕਿਸੇ ਧਰਮ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਅਤੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਕਾਜੀ ਵਿਚ ਹੋਈ ਵਾਰਤਾਲਾਪ ਇਸ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਹਿਤ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ:

"ਇਹ ਮੇਰੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਜੁਲਮ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ ਹੈ ਨਾ ਕਿ ਇਸਲਾਮ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ!ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਮਜਲੂਮਾਂ ਉਤੇ ਜੁਲਮ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਜੇ ਉਸ ਦੇ ਜੁਲਮ ਵਿਰੁੱਧ ਮੁਸਲਮਾਨ ਵੀ ਮੇਰੇ ਕੋਲ ਸਹਾਇਤਾ ਲਈ ਆਉਂਦੇ ਤਾਂ ਮੈਂ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਉਨ੍ਹਾਂ ਲਈ ਨਿਛਾਵਰ ਕਰ ਦਿੰਦਾ।"

ਇਹੀ ਗੁਰਮਤਿ ਸਿਧਾਂਤ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਸੁਨਹਿਰੀ ਅੱਖਰਾਂ ਨਾਲ ਹਮੇਸ਼ਾ ਚਮਕਦੇ ਰਹਿਣਗੇ। ਗੁਰੂ ਸਿਧਾਂਤ 'ਸਭ ਸੇ ਲਏ ਮਿਲਾਏ ਜੀਉ' ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਨੂੰ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਦੋਨਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵਿਚੋਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੁਆਰਾ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਮਹਾਨ ਸਿਧਾਂਤ ਹੌਲੀ ਹੌਲੀ ਜਨ-ਸਾਧਾਰਣ ਦੀ ਚੇਤਨਾ ਦਾ ਅਟੁੱਟ ਹਿੱਸਾ ਬਣਨ ਲੱਗਾ। ਉਹ ਹੁਣ ਜੁਲਮ ਨੂੰ ਭਾਣਾ ਸਮਝ ਕੇ ਮੰਨਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰੀ ਹੋ ਗਏ। ਗੁਰੂ ਚਿੰਤਨ ਨਾਲ ਪੈਦਾ ਹੋਈ ਚੇਤਨਾ ਨੇ ਉਹਨਾਂ ਅੰਦਰ ਜੁਲਮ ਵਿਰੁੱਧ ਡੱਟਣ ਅਤੇ ਅੱਤਿਆਚਾਰ ਵਿਰੁੱਧ ਜੂਝ ਮਰਨ ਦੀ ਹਿੰਮਤ ਪੈਦਾ ਕਰ ਦਿੱਤੀ। ਹੁਣ ਸਿੱਖਾਂ ਨੇ ਕੇਵਲ ਧਾਰਮਿਕ ਆਜ਼ਾਦੀ ਲਈ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਗੋਂ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਜੁਲਮ, ਸਮਾਜਿਕ ਅਨਿਆਂ ਅਤੇ ਆਰਥਿਕ ਥੁੜਾਂ ਦੇ ਵਿਰੁੱਧ ਵੀ ਆਵਾਜ਼ ਬੁਲੰਦ ਕਰਨੀ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰ ਦਿੱਤੀ, ਕਿਉਂਕਿ ਗੁਰੂ ਚਿੰਤਨ ਨੇ ਸੱਚ ਦੇ ਬੋਲਬਾਲੇ ਵਾਸਤੇ ਕੁਰਬਾਨ ਹੋ ਜਾਣ ਦੀ ਤਾਕਤ ਅਤੇ ਚੇਤਨਾ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਅੰਦਰ ਪੂਰਨ ਤੌਰ ਤੇ ਭਰ ਦਿੱਤੀ ਸੀ। <sup>41</sup> ਇਸ ਸਮਰੱਥਾ ਦੇ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਦੀਦਾਰੇ ਸਾਨੂੰ ਅੱਜ ਵੀ ਸਿੱਖ ਅਰਦਾਸ ਵਿਚੋਂ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਸਿੱਖ ਅਰਦਾਸ ਇਹਨਾਂ ਸ਼ਹੀਦਾਂ ਨੂੰ ਇਵੇਂ ਯਾਦ ਕਰਦੀ ਹੈ:

ਪੰਜਾਂ ਪਿਆਰਿਆਂ, ਚੌਹਾਂ ਸਾਹਿਬਜ਼ਾਦਿਆਂ, ਚਾਲੀ ਮੁਕਤਿਆਂ, ਹਠੀਆਂ, ਜਪੀਆਂ, ਤਪੀਆਂ, ਜਿਹੰਨਾਂ ਨਾਮ ਜਪਿਆ, ਵੰਡ ਛਕਿਆ, ਦੇਖ ਚਲਾਈ, ਤੇਗ ਵਾਹੀ, ਦੇਖ ਕੇ ਅਣਡਿੱਠ ਕੀਤਾ, ਤਿਨ੍ਹਾਂ ਪਿਆਰਿਆਂ, ਸਚਿਆਰਿਆਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਦਾ ਧਿਆਨ ਧਰ ਕੇ, ਖਾਲਸਾ ਜੀ, ਬੋਲੋਂ ਜੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ। ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਸਿੰਘਾਂ ਸਿੰਘਣੀਆਂ ਨੇ ਧਰਮ ਹੇਤ ਸੀਸ ਦਿੱਤੇ, ਬੰਦ ਬੰਦ ਕਟਾਏ, ਖੋਪਰੀਆਂ ਲੁਹਾਈਆਂ, ਚਰਖੜੀਆਂ ਤੇ ਚੜ੍ਹੇ, ਆਰਿਆਂ ਨਾਲ ਚਿਰਾਏ ਗਏ,

<sup>41.</sup> ਸ੍ਰ. ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਗਿੱਲ, *ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਸਾਹਿਬ ਯੂਨੀਕ ਮਾਰਣਾਇਰ*, ਪੰਨਾ 5.

ਗੁਰਦਵਾਰਿਆਂ ਦੀ ਸੇਵਾ ਲਈ ਕੁਰਬਾਨੀਆਂ ਕੀਤੀਆਂ, ਧਰਮ ਨਹੀਂ ਹਾਰਿਆ, ਸਿੱਖੀ ਕੇਸਾਂ ਸੁਆਸਾਂ ਨਾਲ ਨਿਭਾਈ, ਤਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਦਾ ਧਿਆਨ ਧਰ ਕੇ ਖਾਲਸਾ ਜੀ! ਬੋਲੋਂ ਜੀ ਵਾਹਿਗੁਰੂ।

ਸਿੱਖ ਅਰਦਾਸ ਨੇ ਕੁਰਬਾਨ ਹੋਣ ਦੀ ਸਮਰੱਥਾ ਆਉਣ ਵਾਲੀਆਂ ਪੀੜ੍ਹੀਆਂ ਲਈ ਵੀ ਕਾਇਮ ਕੀਤੀ ਕਿਉਂਕਿ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਆਧਾਰ ਮੌਤ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਮੌਤ ਨਾਲ ਜੁੜਿਆ ਹੋਇਆ ਉਹ ਕਾਰਣ ਹੈ ਜਿਸ ਨੇ ਮੌਤ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਵਰਗ ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਿਲ ਕਰਾਉਣਾ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਹਰ ਮੌਤ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਦਰਜਾ ਨਹੀਂ ਦਿੱਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਅਤੇ ਸ਼ਹੀਦੀ ਨੂੰ ਮੌਤ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਤੱਕ ਸੀਮਿਤ ਵੀ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਸਿੱਖ ਸਿਧਾਂਤ ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹੀਦ ਉਹ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦਾ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਬਹੁਤ ਵੱਡਾ ਅਤੇ ਮਹਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਮਨੁੱਖਤਾ ਲਈ ਜੂਝਣ ਲਈ ਤੱਤਪਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਵਿਗਿਆਨੀ ਅਤੇ ਵਿਆਖਿਆਕਾਰ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਲਗਾਤਾਰ ਚਾਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਸੰਗਤ ਮਾਨਣ ਦਾ ਮਾਣ ਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਸ਼ਹੀਦ ਦੇ ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਬਿਆਨ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਦਸਦੇ ਹਨ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਭਰਮ ਅਤੇ ਭੈ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਅਜਿਹਾ ਵੱਡਾ ਜੀਵੜਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਬਰ ਅਤੇ ਸਿਦਕ ਦੇ ਦੈਵੀ ਗੁਣ ਝਲਕਾਰੇ ਮਾਰਦੇ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਭਾਈ ਸਾਹਿਬ ਫੁਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ:

"ਮੁਰਦਾ ਹੋਇ ਮੁਰੀਦ ਨ ਗਲੀ ਹੋਵਣਾ॥ ਸਾਬਰੁ ਸਿਦਕਿ ਸ਼ਹੀਦ ਭਰਮ ਭਉ ਖੋਵਣਾ॥ ਗੋਲਾ ਮੁਲਿ ਖਰੀਦੁ ਨਾ ਕਾਰੇ ਜੋਵਣਾ॥ ਨਾ ਤਿਸ ਭੱਖ ਨ ਨੀਂਦ ਨਾ ਖਾਣਾ ਸੋਵਣਾ॥

ਸਿੱਖ ਚਿੰਤਨ ਇਸ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਕਰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇਣ ਲਈ ਵੀ ਯੋਗਤਾ ਮੂਲਕ ਹੋਣਾ ਲਾਜਮੀ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਸ਼ਹੀਦੀ ਅਡੋਲ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹੀਦ ਉਸ ਨੂੰ ਮੰਨਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਲਈ ਮੌਤ ਅਤੇ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਫਰਕ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਨੂੰ ਜਿਉਂਦਿਆਂ ਵੀ ਹੰਢਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਕਿਸੇ ਵੱਡੇ ਸੱਚ ਦੀ ਸਲਾਮਤੀ ਲਈ ਕੋਈ ਵੀ ਕੀਮਤ ਦੇਣ ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਵੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੀ ਤਸਲੀਮ ਕੀਤੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਮੰਤਵ ਜਿੱਥੇ ਦੂਜਿਆਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਲਈ ਆਦਰਸ਼ ਬਣਨਾ ਹੈ ਉਥੇ ਨਾਲ ਹੀ ਮਨੁੱਖੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਖੇੜਾ ਵੀ ਲਿਆਉਣਾ ਹੈ। ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਅਨੁਸਾਰ ਸ਼ਹਾਦਤ ਕੇਵਲ ਉਹੀ ਵਿਅਕਤੀ ਦੇ ਸਕਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਅਕਾਲ ਪੁਰਖ ਨਾਲ ਅੰਦਰੋਂ ਅਤੇ ਬਾਹਰੋਂ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਇਕ ਸੁਰ ਹੋਵੇ। ਸ਼ਹੀਦ ਉਹ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਆਪਣੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨੂੰ ਉੱਚੇ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਲਈ ਲੇਖੇ ਲਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਨੌਵੇਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਦਸਮ

<sup>42.</sup> ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ, *ਵਾਰਾਂ* (3-18), ਪੰਨਾ 42.

ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਗੁਰਗੱਦੀ ਉਤੇ ਬੈਠੇ। ਉਹਨਾਂ ਨੇ ਇਹ ਨਿਸ਼ਚਾ ਕਰ ਲਿਆ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੁਆਰਾ ਬੀਜੀ ਉਹ ਫਸਲ ਜਿਹੜੀ ਨੌਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੇ ਆਪਣੇ ਖੂਨ ਨਾਲ ਸਿੰਜੀ ਸੀ, ਉਸ ਨੂੰ ਉਜਾੜੇ ਤੋਂ ਬਚਾਉਣ ਲਈ ਇਕੋ ਇਕ ਰਾਹ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਕੌਮੀ ਆਧਾਰ ਤਿਆਰ ਕਰਨਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਤਾਂ ਕਿ ਇਸ ਫਸਲ ਦੁਆਲੇ ਕੰਡਿਆਂ ਦੀ ਵਾੜ ਲਾ ਦਿੱਤੀ ਜਾਵੇ। ਇਸ ਸੰਬੰਧ ਵਿਚ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀਆਂ ਇਹ ਪੰਕਤੀਆਂ ਬਹੁਤ ਢੁਕਵੀਆਂ ਹਨ:

ਖੇਤੀ ਵਾੜਿ ਸੁ ਢਿੰਗਰੀ ਕਿਕਰ ਆਸ ਪਾਸ ਜਾਉ ਬਾਗੈ। ਸਪ ਲਪੇਟੈ ਚੰਨਣੈ ਬੂਹੇ ਜੰਦਰਾ ਕੁੱਤਾ ਜਾਗੈ॥ ਪਿਆਰ ਪਿਆਲੇ ਦੁਤਰੁ ਝਾਗੈ॥<sup>43</sup>

ਦਸਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਹਜੁਰ ਨੇ ਵੇਖ ਲਿਆ ਸੀ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀਆਂ ਕੁਰਬਾਨੀਆਂ ਮੁਗਲ ਹਾਕਮਾਂ ਦੇ ਪੱਥਰ ਦਿਲ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਨਰਮ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੀਆਂ ਸਨ ਸਗੋਂ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਜਲਮਾਂ ਵਿਚ ਹੋਰ ਵੀ ਵਾਧਾ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ। ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਸੋਚਿਆ ਕਿ ਆਮ ਆਦਮੀ ਨੂੰ ਇਸ ਕਾਬਲ ਬਨਣ ਦਿੱਤਾ ਜਾਵੇ ਕਿ ਉਹ ਹਰ ਜ਼ੁਲਮ ਨੂੰ ਸਹਿਣ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰੀ ਹੋ ਜਾਵੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਅੱਤਿਆਚਾਰ ਦਾ ਚੁੱਪਚਾਪ ਸਾਹਮਣਾ ਕਰੀ ਜਾਣਾ ਬੁਜਦਿਲੀ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇੱਟ ਦਾ ਜਵਾਬ ਪੱਥਰ ਨਾਲ ਦੇਣਾ ਹੀ ਸਮੇਂ ਦੀ ਮੰਗ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਸਮੇਂ ਦੀ ਮੰਗ ਦੀ ਪਰਤੀ ਲਈ 1699 ਈ. ਦੀ ਵਿਸਾਖੀ ਨੂੰ ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਕ ਵਿਸ਼ਾਲ ਇਕੱਠ ਲਈ ਆਪਣੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਸਨੇਹਾ ਭੇਜ ਦਿੱਤਾ ਤਾਂ ਜੋ ਹੱਕ, ਸੱਚ, ਇਨਸਾਫ ਲਈ ਜੂਝ ਮਰਨ ਵਾਲਿਆਂ ਦੀ ਚੋਣ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕੇ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਅਨੁਸਾਰ ਉਹੀ ਮੌਤ ਮਹਾਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਜੰਗੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਜਾਂ ਸਿਰ ਉੱਚਾ ਚੱਕ ਕੇ ਜਿਉਣ ਦੇ ਅਹਿਸਾਸ ਨੂੰ ਪਾਲਦੇ ਹੋਏ ਆਵੇ।<sup>44</sup> ਵਿਸਾਖੀ ਦੇ ਇਸ ਮਹਾਨ ਇਕੱਠ ਵਿਚ ਗੁਰ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਤਲਵਾਰ ਦੀ ਧਾਰ ਹੇਠ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਅਤੇ ਮੌਤ ਨੂੰ ਸਮਸਵਰ ਜਾਨਣ ਵਾਲਿਆਂ ਪੰਜ ਸਰਬੀਰਾਂ ਦੀ ਪਛਾਣ ਕਰ ਲਈ ਅਤੇ ੳਹਨਾਂ ਨੰ ਦੋ-ਧਾਰੀ ਖੰਡੇ ਦੀ ਧਾਰ ਨਾਲ ਤਿਆਰ ਕੀਤੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਨੂੰ ਛਕਾ ਕੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਨਾਲ ਸਿੰਘ ਸ਼ਬਦ ਜੋੜ ਕੇ ਸ਼ੇਰਾਂ ਦੀ ਅਜਿਹੀ ਕੌਮ ਤਿਆਰ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਅੱਤਿਆਚਾਰੀ ਬਾਦਸ਼ਾਹਤਾਂ ਨੂੰ ਪੈਰਾਂ ਵਿਚ ਰੋਲ ਕੇ ਰੱਖ ਦਿੱਤਾ, ਪਰ ਨਿਸ਼ਾਨਾ ਕੋਈ ਰਾਜ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਜਾਂ ਦੁਨਿਆਵੀ ਇੱਛਾ ਨਹੀਂ ਸੀ, ਸਗੋਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਨੂੰ ਅਮਲ ਵਿਚ ਲਿਆ ਕੇ ਇਕ ਅਜਿਹੇ ਸਮਾਜ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਕਰਨਾ ਸੀ ਜਿਸ ਨੂੰ ਗਰਬਾਣੀ ਵਿਚ 'ਬੇਗਮਪਰੇ' ਦੇ ਨਾਂਮ ਨਾਲ ਜਾਣਿਆ ਗਿਆ ਹੈ।

**<sup>43</sup>**. *ਉਹੀ, ਵਾਰਾਂ* (26, 25), ਪੰਨਾ 289.

<sup>44.</sup> ਜੀ.ਐਸ. ਮਾਨਸੁਖਾਨੀ, *ਆਸਪੈਕਟ ਆਫ਼ ਸਿੱਖਇਜ਼ਮ*, ਪੰਨਾ 64.

ਦਸਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਨੇ ਇਕ ਪਾਸੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤਧਾਰੀ ਖਾਲਸੇ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਅਤੇ ਦੂਜੇ ਪਾਸੇ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਚਾਅ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਪਰਿਵਾਰ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਮਨਾਂ ਵਿਚ ਪੱਕਾ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਅਖੀਰਲੇ ਸਮੇਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਵਲੋਂ ਸਮੇਂ ਦੇ ਖੁੰਖਾਰ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਨੂੰ ਲਿਖੇ ਪੱਤਰ ਤੋਂ ਵੀ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਫਰਮਾਨ ਕਰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਜ਼ਾਬਰ ਨੂੰ ਸਮਝਾਉਣ ਦੇ ਜਦੋਂ ਸਾਰੇ ਸ਼ਾਂਤਮਈ ਵਸੀਲੇ ਅਸਫ਼ਲ ਸਿੱਧ ਹੋਣ ਤਾਂ ਉਸ ਵੇਲੇ ਇਕੋ ਇਕ ਹੱਲ ਤਲਵਾਰ ਦਾ ਮਿਆਨ ਵਿਚੋਂ ਬਾਹਰ ਨਿੱਕਲਣਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਰਚਨਾ *ਜ਼ਫਰਨਾਮਾ* ਇਸ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਰਦਾ ਹੈ :

"ਚੂ ਕਾਰ ਅਜ ਹਮਹ ਹੀਲਤੇ ਦਰ ਗੁਜ਼ਸਤ। ਹਲਾਲਅਸਤ ਬੁਰਦਨ ਬ ਸ਼ਮਸ਼ੀਰ ਦਸਤ।"

ਦਸਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਵਲੋਂ ਸਿਰਜੀ ਇਹ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਕੌਮ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੁਆਰਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੀ ਕੋਈ ਨਵੀਂ ਨੀਤੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਅਤੇ ਨਾ ਹੀ ਇਸ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਪਰਿਵਰਤਨ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਜਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਖਾਲਸਾ ਪੰਥ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਦੁਆਰਾ ਬੀਜੇ ਗਏ ਬੂਟੇ ਦਾ ਅੰਮ੍ਰਿਤਮਈ ਫਲ ਸੀ। ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਹੁਣ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਜੱਦੋ-ਜਹਿੰਦ ਦਾ ਸਮਾਂ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਗਿਆ। ਗੁਰੂ ਸਿਧਾਂਤ ਨਾਲ ਇਕ-ਸੂਰ ਹੋਈਆਂ ਰੂਹਾਂ ਨੇ ਹਰ ਜ਼ੁਲਮ ਦਾ ਮੂੰਹ ਤੌੜਵਾਂ ਜਵਾਬ ਦਿੱਤਾ ਪਰ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਇਥੇ ਵੀ ਗਰਬਾਣੀ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਸੀ--ਧੱਕਾ ਕਰਨਾ ਨਹੀਂ ਅਤੇ ਧੱਕੇ ਨੂੰ ਸਹਿਣਾ ਵੀ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਸ਼ਬਦ ਦੇ ਅਰਥਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਵਿਕਾਸ ਹੋਇਆ। ਹੁਣ ਜੰਗ-ਇ-ਮੈਦਾਨ ਵਿਚ ਗਰ ਦੀ ਤਰਫੋਂ ਲੜਦੇ ਹੋਏ ਮਾਰੇ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਹਰ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦ-ਇ-ਕੌਮ ਦੇ ਨਾਮ ਨਾਲ ਯਾਦ ਕੀਤਾ ਜਾਣ ਲੱਗਾ। ਵੇਖਣ ਨੂੰ ਤਾਂ ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਜਾਂ ਇਸ ਦੇ ਅਰਥ ਇਸਲਾਮ ਨਾਲ ਮਿਲਦੇ ਜੁਲਦੇ ਲਗਦੇ ਹਨ ਪਰੰਤੂ ਜੇਕਰ ਆਦਰਸ਼ ਅਤੇ ਅਮਲ ਨੂੰ ਧਿਆਨ ਵਿਚ ਰੱਖ ਲਿਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਇਸ ਦੀ ਵਿਲੱਖਣਤਾ ਆਪਣੇ ਆਪ ਰੂਪਮਾਨ ਹੋਣੀ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਉਪਰੰਤ ਅਠਾਰ੍ਹਵੀਂ ਸਦੀ ਵਿਚ ਜਕਰੀਆਂ ਖਾਨ, ਮੀਰ ਮੰਨੂੰ, ਅਹਿਮਦਸ਼ਾਹ ਅਬਦਾਲੀ, ਨਾਦਰ ਸ਼ਾਹ ਦੇ ਹੱਲਿਆਂ ਵੇਲੇ ਮਾਰੇ ਗਏ ਹਰ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਸ਼ਹੀਦ ਦਾ ਨਾਮ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ, ਬੇਸ਼ੱਕ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਕਾਰਣ ਧਾਰਮਿਕ ਸੀ ਜਾਂ ਰਾਜਨੀਤਿਕ। ਪਰ ਇਥੇ ਇਹ ਦੱਸ ਦੇਣਾ ਵੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਧਰਮ ਅਤੇ ਰਾਜਨੀਤੀ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਨਹੀਂ ਹਨ। ਇਸ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚੋਂ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦੇ ਅਮਲ ਵਿਚ ਆਉਣ ਦੀ ਤਾਜ਼ਗੀ ਦਾ ਨਜ਼ਾਰਾ ਹਰਿਮੰਦਰ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਉਸਾਰੇ ਗਏ ਅਕਾਲ ਤਖਤ ਵਿਚੋਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਵਿਚਾਰ, ਜਿਹੜਾ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਚਿੰਤਨ ਨਾਲ ਸ਼ਰ ਹੋਇਆ ਸੀ, ਨੇ ਭਾਰਤੀ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਹੈਰਾਨੀਜਨਕ ਪਰਿਵਰਤਨ ਲਿਆਂਦੇ ਅਤੇ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਦਬੀ-ਕਚਲੀ ਲੋਕਾਈ ਦੇ ਮਨਾਂ ਵਿਚ ਬਰਾਬਰੀ ਅਤੇ ਆਜ਼ਾਦੀ ਦੀ ਚੇਤਨਾ ਪ੍ਰਫੱਲਿਤ ਕਰਕੇ ਰੱਖ ਦਿੱਤੀ। ਸਿੱਖ ਕੌਮ ਲਈ ਇਹ ਬਹੁਤ ਹੀ ਮਾਣ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਉਹਨਾਂ ਦਾ ਇਤਿਹਾਸ ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਨਾਲ ਭਰਪੁਰ ਹੈ। ਸਿੱਖਾਂ ਦੇ ਅੰਗ ਅੰਗ ਵਿਚ

ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਪ੍ਰਵੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਚਾਉ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਲਈ ਹਰ ਵੇਲੇ ਤਿਆਰ–ਬਰ–ਤਿਆਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। 45 ਗੁਰੂ ਗੋਬਿੰਦ ਸਿੰਘ ਜੀ ਨੇ ਜੂਝ ਮਰਨ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਗੁਰੂ ਵਾਲਿਆਂ ਦੇ ਮਨਾਂ ਵਿਚ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਭਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਹਰ ਵੇਲੇ ਇਸ ਦਾ ਉਚਾਰਣ ਇਹਨਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨਾਲ ਕਰਦਿਆਂ ਹੋਇਆਂ ਆਪਣੇ ਪਰਮਾਤਮਾ ਅੱਗੇ ਨਮਸਕਾਰ ਕਰਦੇ ਹਨ :

ਦੇਹਿ ਸਿਵਾ ਬਰੁ ਮੋਹਿ ਇਹੈ। ਸੁਭ ਕਰਮਨ ਤੇ ਕਬਹੂੰ ਨਾ ਟਰੋਂ॥ ਨ ਡਰੋਂ ਅਰ ਸੋ ਜਬ ਜਾਇ ਲਰੋਂ, ਨਿਸ਼ਚੈ ਕਰ ਅਪੁਨੀ ਜੀਤ ਕਰੋਂ॥ ਅਰੁ ਸਿਖ ਹੋ ਆਪਨੇ ਹੀ ਮਨ ਕੋ, ਇਹ ਲਾਲਚ ਹਉ ਗੁਨ ਤਉ ਉਚਰੋਂ॥ ਜਬ ਆਵ ਕੀ ਅਉਧ ਨਿਦਾਨ ਬਨੈ, ਅਤਿ ਹੀ ਰਨ ਮੈਂ ਤਬ ਜਝ ਮਰੋਂ॥

ਜੂਝ ਮਰਨ ਦਾ ਉਪਰੋਕਤ ਆਦਰਸ਼ ਸਾਚ ਪਤੀਜੈ ਮੰਨਿਆ ਹੋਇਆ, ਇਸ ਸਚਾਈ ਨੂੰ ਅੰਗ-ਸੰਗ ਬਨਾਉਣ ਲਈ ਅਰਦਾਸ ਰੂਪ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਕੀਤਾ ਹੈ:

> ਹੇ ਰਵਿ ਹੇ ਸਿੰਸ ਹੋ ਕਰੁਣਾ ਨਿਧ। ਮੇਰੀ ਅਬੈ ਬਿਨਤੀ ਸੁਣ ਲੀਜੈ॥ ਅਉਰ ਨ ਮਾਂਗਤ ਹਉ ਤੁਮਤੇ ਕਛ ਚਾਹਤ ਹਉ ਚਿਤ ਮੈਂ ਸੋਈ ਕੀਜੈ। ਸਸਤ੍ਰਨ ਸੋ ਅਤਿ ਹੀ ਰਨ ਭੀਤਰ। ਜੁਝਿ ਮਰੋਂ ਕਹਿ ਸਾਚ ਪਤੀਜੈ॥<sup>47</sup>

ਉਪਰੋਕਤ ਸਾਰੀ ਵਾਰਤਾਲਾਪ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਸਪੱਸ਼ਟ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰਸੰਗ ਆਪਣੀ ਕੌਮ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਬਾਕੀਆਂ ਨੂੰ ਵੀ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਤੁਰਨ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਰੱਖਿਆ ਕਰਨ ਲਈ ਸਰਗਰਮ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਲਈ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨੇ ਭੈ-ਰਹਿਤ ਸੂਰਮਿਆਂ ਦੀ ਇਕ ਅਜਿਹੀ ਫੌਜ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਖਾਲਸੇ ਦੇ ਨਾਂ ਨਾਲ ਜਾਣਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਨੂੰ ਸਾਹਮਣੇ ਲੈ ਆਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਅਜਿਹੇ ਜੀਉੜੇ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਮੌਤ ਦੇ ਡਰ ਤੋਂ ਬਿਲਕੁੱਲ ਮੁਕਤ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਮਨੁੱਖੀ ਸਮਾਜ ਵੱਲ ਨਿਗ੍ਹਾ ਮਾਰਦੇ ਹਾਂ ਤਾਂ ਸਾਨੂੰ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਵਿਚ ਵਿਰਲੇ ਹੀ ਮੌਤ ਦੇ ਡਰ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਕਿਉਂਕਿ ਮੌਤ ਦਾ ਡਰ ਸਭ ਨੂੰ ਭੈ-ਭੀਤ ਕਰ ਕੇ ਰੱਖ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਕੇਵਲ ਤੇ

<sup>45.</sup> ਸ੍ਰ ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ, *ਉਹੀ,* ਪੰਨਾ 6.

<sup>46.</sup> ਸ਼ਬਦਾਰਥ ਦਸਮ ਗ੍ਰੰਥ (ਪੋਥੀ ਪਹਿਲੀ), ਚੰਡੀ ਚਰਿਤ੍, ਪੰਨਾ 127.

<sup>47.</sup> ਉਹੀ, (ਪੋਥੀ ਦੂਜੀ), ਚਉਬੀਸ ਅਵਤਾਰ, ਪੰਨਾ 678.

ਕੇਵਲ ਅਕਾਲ ਪੂਰਖ ਹੀ ਇਸ ਭੈ ਤੋਂ ਦੂਰ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਮਨੁੱਖ ਵਿਚ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਗਣਾਂ ਨੂੰ ਉਜਾਗਰ ਕਰਨ ਲਈ ਸਰਗਰਮ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਅਕਾਲ ਪੂਰਖ ਨਾਲ ਇਕਮਿੱਕ ਹੋਇਆ ਮਾਨਵ ਹੀ ਪਰਮਾਤਮਾ ਵਰਗਾ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਇਸ ਲੜੀ ਨੇ ਮਨਮਖ ਤੋਂ ਗਰਮਖ, ਗਰਮਖ ਤੋਂ ਸੰਤ ਸਿਪਾਹੀ ਅਤੇ ਸੰਤ ਸਿਪਾਹੀ ਤੋਂ ਖਾਲਸੇ ਵਿਚ ਮਨੱਖ ਨੂੰ ਪਰਿਵਰਤਿਤ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ ਅਤੇ ਖਾਲਸਾ ਹੀ ਪਰਮਾਤਮਾ ਦੇ ਰਸਤੇ ਤੇ ਚਲਦਾ ਹੋਇਆ ਹਰ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਭੈ ਅਤੇ ਦਨਿਆਵੀ ਡਰ ਤੋਂ ਮਕਤ ਪ੍ਰਵਾਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਜਿਹੜਾ ਮਨੁੱਖ ਅਕਾਲ ਪਰਖ ਨਾਲ ਲਿਵ ਜੋੜ ਲੈਂਦਾ ਹੈ ਉਸ ਵਿਚ ਭੈ ਮਕਤ ਹੋਣ ਦੀਆਂ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਵੱਧ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਜੀਵਨ ਉਹੀ ਸਾਰਥਕ ਹੈ ਜਿਹੜਾ ਭੈ-ਮਕਤ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਲੇਖੇ ਲੱਗੇ ਅਤੇ ਲੇਖੇ ਲੱਗਣ ਲਈ ਨਿਰਭੈ ਹੋਣਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ। ਇਹੀ ਰਸਤਾ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਰਸਤਾ ਹੈ। ਗਰਬਾਣੀ ਫਰਮਾਨ ਕਰਦੀ ਹੈ :

> ਪਹਿਲਾਂ ਮਰਣ ਕਬਲਿ ਜੀਵਨ ਦੀ ਛੜਿ ਆਸ॥ ਹੋਹ ਸਭਨਾ ਕੀ ਰੇਣਕਾ ਤੳ ਆੳ ਹਮਾਰੇ ਪਾਸਿ॥<sup>48</sup>

ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਕਾਇਰ ਨੂੰ ਬਿਲਕੁੱਲ ਹੀ ਪਰਵਾਨ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਕਿਉਂਕਿ ਕਾਇਰ ਮੌਤ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਅਕਸਰ ਬਹੁਤ ਵਾਰ ਮਰ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਨੇ ਇਸ ਤੋਂ ਬਚਣਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਕ ਅਜਿਹੀ ਯੋਗਤਾ ਗਹਿਣ ਕਰਨੀ ਹੈ ਜਿਹੜੀ ਉਸ ਨੂੰ ਮੌਤ ਦੇ ਅਸਲ ਅਰਥਾਂ ਤੋਂ ਜਾਣੂੰ ਕਰਾ ਸਕੇ, ਕਿਉਂਕਿ ਮੌਤ ਉਹੀ ਸਫ਼ਲ ਹੈ ਜੋ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਵਰਗੀ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਵੇ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨੂੰ ਸਦੀਵਤਾ ਬਖਸ਼ੇ। ਸਿੱਖ ਚਿੰਤਨ ਦਾ ਇਹ ਯੋਗਦਾਨ ਬਿਲਕੱਲ ਨਿਵੇਕਲਾ ਅਤੇ ਸੱਜਰਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਪਸ਼ਟੀ ਲਈ *ਗਰ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਪੰਕਤੀਆਂ ਦਰਜ ਹਨ :

> ਕਬੀਰ ਮਰਤਾ ਮਰਤਾ ਜਗੂ ਮੁਆ ਮਰਿ ਭੀ ਨ ਜਾਨਿਆ ਕੋਇ॥ ਐਸੀ ਮਰਨੀ ਜੋ ਮਰੈ ਬਹਰਿ ਨ ਮਰਨਾ ਹੋਇ॥<sup>49</sup>

'ਬਹੁਰਿ ਨ ਮਰਨਾ ਹੋਇ' ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੇਵਲ ਸ਼ਹੀਦ ਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਮੌਤ ਤੱਕ ਖ਼ੁਦ ਪਹੁੰਚਦਾ ਹੈ। ਗਰਮਤਿ ਚਿੰਤਨ ਵਿਚ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਵਾਰ ਵਾਰ ਕੀਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ ਕਿ "ਵਡ ਯੋਧਾ ਬਹਪਰਉਪਕਾਰੀ" ਉਹੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਜੋ ਸਿਧਾਂਤ ਤੇ ਖਲੋਤਾ ਹੋਇਆ ਕਿਸੇ ਵੀ ਕਿਸਮ ਦੀ ਕਰਬਾਨੀ ਦੇਣ ਤੋਂ ਝਿਜਕਦਾ ਨਹੀਂ। ਬਾਣੀ ਦਾ ਫਰਮਾਨ ਹੈ:

<sup>48.</sup> ਸ਼੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ, ਮਾਰੂ ਵਾਰ, ਮਹਲਾ 5, ਡਖਣੇ, ਪੰਨਾ 1102.

<sup>49.</sup> ਉਹੀ, ਸਲੋਕ ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਜੀੳ ਕੇ, ਪੰਨਾ 1365-66.

ਗਗਨ ਦਮਾਮਾ ਬਾਜਿਓ ਪਰਿਓ ਨੀਸਾਨੈ ਘਾਓ॥ ਖੇਤੁ ਜੁ ਮਾਂਡਿਓ ਸੂਰਮਾ ਅਬ ਜੂਝਨ ਕੇ ਦਾਉ॥1॥ ਸੂਰਾ ਸੋ ਪਹਿਚਾਨੀਐ ਜੁ ਲਰੈ ਦੀਨ ਕੇ ਹੇਤੁ॥ ਪੁਰਜਾ ਪੁਰਜਾ ਕਟਿ ਮਰੈ ਕਬਹੁੰ ਨਾ ਛਾਡੈ ਖੇਤੁ॥2॥<sup>50</sup>

ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਭੂਤਕਾਲ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧ ਨਹੀਂ ਰੱਖਦੀ ਸਗੋਂ ਵਰਤਮਾਨ ਪ੍ਰਸੰਗ ਸਿਰਜਦੀ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਜਿਸ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਪ੍ਰਗਟ ਹੋਣ ਦਾ ਮੌਕਾ ਨਾ ਮਿਲੇ ਉਹ ਅਕਸਰ ਗਵਾਚ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਸ਼ਹੀਦ ਦੇ ਗੁਣਾਂ ਨੂੰ ਬੰਧਨ ਦੀ ਕੋਈ ਥਾਂ ਹੀ ਨਹੀਂ। ਮੌਤ ਦਾ ਬੰਧਨ, ਸੰਸਾਰਿਕ ਕਾਰ-ਵਿਵਹਾਰ ਦਾ ਬੰਧਨ, ਅਗਿਆਨਤਾ ਦਾ ਬੰਧਨ, ਹਉਮੈ ਦਾ ਬੰਧਨ, ਸ਼ਹੀਦ ਦੇ ਨੇੜੇ ਨਹੀਂ ਢੁੱਕਦਾ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਗੁਰੂ ਚਿੰਤਨ ਦੇ ਸਿਮਰਨ ਸਦਕਾ ਮੌਤ ਨੂੰ ਅਮਰਤਾ ਵਿਚ ਤਬਦੀਲ ਕਰਨ ਦੇ ਸਮਰੱਥ ਹੋ ਗਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਦਰਸ਼ ਵਾਸਤੇ, ਕੌਮ ਦੇ ਬੋਲ-ਬਾਲੇ ਵਾਸਤੇ ਜਾਂ ਸਰਬੱਤ ਦੇ ਭਲੇ ਵਾਸਤੇ ਜਦੋਂ ਆਪਣੀ ਜਾਨ ਦੀ ਬਾਜੀ ਲਗਾਉਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਹੀ ਸ਼ਹੀਦ ਅਖਵਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਸਿੱਖੀ ਨੇ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਅੱਗੇ ਹੋ ਕੇ ਚੱਲਣਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮੌਤ ਨੂੰ ਜਿੱਤਣ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਮਖੋਲ ਕਰਨ ਦੀ ਜਾਂਚ ਹਰ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਲੈਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ। ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਮਾਰਗ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਦੋ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੋਇਆ ਹੈ: ਸ਼ਾਂਤਮਈ ਸ਼ਹਾਦਤ ਅਤੇ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਸ਼ਹਾਦਤ।

ਪਹਿਲੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵਿਚ ਪੰਜਵੇਂ ਅਤੇ ਨੌਵੇਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ, ਭਾਈ ਮਤੀ ਦਾਸ, ਭਾਈ ਸਤੀ ਦਾਸ, ਭਾਈ ਦਿਆਲਾ ਜੀ ਅਤੇ ਭਾਈ ਮਨੀ ਸਿੰਘ ਆਦਿ ਆਉਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਦੂਜੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵਿਚ ਜੰਗ-ਇ-ਮੈਦਾਨ ਵਿਚ ਹਥਿਆਰਬੰਦ ਸਿੱਖ ਸੂਰੇ, ਜੋ ਸ਼ਹਾਦਤ ਵੱਲ ਵਧੇ, ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ। ਪਰ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਇਹ ਰਸਤਾ ਉਦੋਂ ਹੀ ਚੁਣਿਆ ਗਿਆ ਜਦੋਂ ਸ਼ਾਂਤਮਈ ਸ਼ਹਾਦਤਾਂ ਅੱਤਿਆਚਾਰੀ ਹੁਕਮਰਾਨਾਂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਬਦਲਣ ਵਿਚ ਕਾਮਯਾਬ ਨਹੀਂ ਹੋਈਆਂ।

ਹੁਣ ਸਵਾਲ ਇਹ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਿੱਤੀ ਕਿਉਂ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ? ਇਤਿਹਾਸ ਦੀਆਂ ਅਜਿਹੀਆਂ ਬਹੁਤ ਸਾਰੀਆਂ ਉਦਾਹਰਣਾਂ ਸਾਡੇ ਸਾਹਮਣੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਮਾਨਵ ਨੂੰ ਸਭ ਤੋਂ ਪਿਆਰੀ ਚੀਜ਼ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਜਦੋਂ ਵੀ ਕੋਈ ਮਨੁੱਖ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੀ ਕੁਰਬਾਨੀ ਦੇਣ ਲਈ ਤਿਆਰ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਸ ਦਾ ਕੋਈ ਨਾ ਕੋਈ ਕਾਰਨ ਜ਼ਰੂਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜਦੋਂ ਕਿਸੇ ਆਦਮੀ ਨੂੰ ਇਸ ਗੱਲ ਦਾ

<sup>50.</sup> *ਉਹੀ*, ਮਾਰੂ ਬਾਣੀ ਕਬੀਰ ਜੀਉ ਕੀ, ਪੰਨਾ 1105.

ਅਹਿਸਾਸ ਕਰਵਾਇਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਆਜ਼ਾਦ ਨਹੀਂ ਹੈ, ਤਾਂ ਅਣਖ ਵਾਲਾ ਜੀਵਨ ਜਿਉਣ ਵਾਲਾ ਵਿਅਕਤੀ ਆਜ਼ਾਦ ਹੋਣ ਲਈ ਜੱਦੋ–ਜਹਿਦ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਅਧਿਕਾਰਾਂ ਦੀ ਇਸ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਆਉਂਦੀਆਂ ਰੁਕਾਵਟਾਂ ਨਾਲ ਜੂਝਣ ਦੀ ਜੁਗਤ ਸਿੱਖ ਚਿੰਤਨ ਦਾ ਕੇਂਦਰੀ ਨੁਕਤਾ ਹੈ। 51 ਇਸ ਵਿਚ ਕੋਈ ਸ਼ੱਕ ਨਹੀਂ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਾਸਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਬਹੁਤ ਬਿੱਖੜੇ ਰਸਤੇ ਤਹਿ ਕਰਨੇ ਪੈਣੇ ਹਨ, ਉਸ ਨੂੰ ਤਸੀਹੇ ਸਹਿਣੇ ਪੈਣੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਮੌਤ ਨੂੰ ਖਿੜੇ–ਮੱਥੇ ਪਰਵਾਨ ਕਰਨਾ ਪੈਣਾ ਹੈ। ਇਸ ਮਾਰਗ ਦੇ ਪਾਂਧੀਆਂ ਦਾ ਧਿਆਨ ਧਰ ਕੇ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਬੋਲਣ ਦਾ ਆਦੇਸ਼ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਦਿੱਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਉਪਰੋਕਤ ਸਾਰੀ ਚਰਚਾ ਤੋਂ ਉਪਰੰਤ ਹੇਠ ਲਿਖੇ ਤੱਥ ਉੱਭਰ ਕੇ ਸਾਹਮਣੇ ਆਉਂਦੇ ਹਨ :

- ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਸਿੱਖ ਸੰਕਲਪ ਆਪਣੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਤੇ ਪ੍ਰਗਟਾਵੇ ਵਿਚ ਗੁਰਬਾਣੀ ਆਧਾਰਿਤ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਸੁਤੰਤਰ ਅਤੇ ਸੱਜਰਾ ਹੈ।
- 2. ਇਸ ਸੰਕਲਪ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਅਤੇ ਇਸਾਈਅਤ ਦੀ ਨਿਰੰਤਰਤਾ ਵਿਚ ਦੇਖੇ ਜਾਣ ਦੀ ਲੋੜ ਨਹੀਂ ਹੈ।
- 3. ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਸਿੱਖ ਸਿਧਾਂਤ ਤੇ ਅਮਲ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਲਗਾਤਾਰ ਹੋਇਆ ਹੈ, ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ ਅਤੇ ਹੁੰਦਾ ਰਹੇਗਾ।
- 4. ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੀ ਸਿੱਖ ਪਰੰਪਰਾ ਕਿਸੇ ਵਕਤੀ ਲੋੜ ਜਾਂ ਮਜ਼ਬੂਰੀ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਜੁੜੀ ਹੋਈ, ਇਹ 'ਮੋਹਿ ਮਰਨੇ ਕਾ ਚਾਉ' ਦੇ ਕੈਂਦਰੀ ਨੁਕਤੇ ਨਾਲ ਜੁੜੀ ਹੋਈ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਨੂੰ ਅਧਿਆਤਮਕ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਵੀ ਸਮਝਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।
- 5. ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਪਰੰਪਰਾ ਨੂੰ ਲੋੜੀਂਦਾ ਅਸਥਾਨ ਜਾਂ ਮਾਣ ਪ੍ਰਾਪਤ ਨਹੀਂ ਹੋਇਆ, ਇਸ ਨਾਲ ਸਿੱਖ ਚੇਤਨਾ ਅੰਦਰ ਬੇਗਾਨਗੀ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਘਰ ਕਰ ਗਿਆ ਹੈ। ਭਾਰਤ ਦਾ ਭਲਾ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰਭੂੱਤਾ ਦੀ ਪਛਾਣ ਹੈ, ਇਸ ਨੂੰ ਸਿਆਸੀ ਦਾਅ–ਪੇਚ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਉਲਝਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ।

ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਦੀ ਆਪਣੀ ਵਿਲੱਖਣਤਾ ਹੈ।

<sup>51.</sup> ਸਰਬਜਿੰਦਰ ਸਿੰਘ (ਡਾ.), *ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੀ ਸਿੱਖ ਪਰੰਪਰਾ*, ਪੰਨਾ 53.



A view of the audience. (facing page 132)

### ਗਉੜੀ ਸੁਖਮਨੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਸਾਧ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ

ਡਾ. ਰਾਏ ਜਸਬੀਰ ਸਿੰਘੰ

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ (1563–1606 ਈ.) ਮਨੁੱਖਤਾ ਦੇ ਮਹਾਨ ਰਹਿਨੁਮਾ ਗੁਰੂ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮੁੱਖ ਦੇਣ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਵਿਚ ਸੰਤੋਖਸਰ ਤੇ ਹਰਿਮੰਦਰ ਬਣਾਉਣਾ, ਤਰਨਤਾਰਨ ਤੇ ਕਰਤਾਰਪੁਰ ਸ਼ਹਿਰਾਂ ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ, ਮਾਝੇ ਤੇ ਦੁਆਬੇ ਵਿਚ ਸਿੱਖੀ ਦਾ ਪ੍ਰਚਾਰ, ਬਾਣੀ ਦੀ ਰਚਨਾ ਤੇ *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਹੈ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਰਚਨਾ 30 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਪਦੇ, ਅਸ਼ਟਪਦੀਆਂ, ਛੰਤ, ਸਲੋਕ ਤੇ ਪਉੜੀਆਂ ਅਤੇ ਪਹਿਰੇ, ਬਾਰਾਂਮਾਹ, ਦਿਨ ਰੈਣ, ਬਾਵਨ ਅੱਖਰੀ, ਸੁਖਮਨੀ, ਥਿਤੀ, ਬਿਰਹੜੇ, ਗੁਣਵੰਤੀ, ਰੁਤੀ, ਅੰਜਲੀਆਂ ਤੇ ਸੋਲਹੇ, ਗਾਥਾ, ਫੁਨਹੇ, ਸਲੋਕ ਸਹਸਕ੍ਰਿਤੀ, ਚਉਬੋਲਾ, ਸਵੱਈਏ ਤੇ ਮੁੰਦਾਵਣੀ ਹਨ। ਸੁਖਮਨੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਭ ਤੋਂ ਮਕਬੂਲ ਰਚਨਾ ਹੈ। ਇਹ ਨਾ ਕੇਵਲ ਅੰਮ੍ਰਿਤਧਾਰੀ ਸਿੱਖਾਂ ਵਿਚ ਸਗੋਂ ਸਹਿਜਧਾਰੀ ਸਿੱਖਾਂ ਤੇ ਹਿੰਦੂਆਂ ਵਿਚ ਵੀ ਲੋਕਪ੍ਰਿਯ ਰਹੀ ਹੈ। ਖੁਆਜ਼ਾ ਦਿਲ ਮੁਹੰਮਦ ਨੇ ਜਪੁਜੀ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਜਿਸ ਬਾਣੀ ਦਾ ਉਰਦੂ ਵਿਚ ਅਨੁਵਾਦ ਕੀਤਾ, ਉਹ ਸੁਖਮਨੀ ਹੈ। ਸੁਖਮਨੀ ਗਉੜੀ ਰਾਗ ਵਿਚ 24 ਅਸ਼ਟਪਦੀਆਂ ਦੀ ਰਚਨਾ ਹੈ। ਹਰੇਕ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਦੇ ਆਰੰਭ ਵਿਚ ਇਕ ਸਲੋਕ ਹੈ। ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਵਿਚ 10 ਸਤਰੇ ਅੱਠ-ਅੱਠ ਪਏ ਹਨ।

ਅਸੀਂ ਇਸ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਵਰਣਿਤ ਸਾਧ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਉੱਪਰ ਵਿਚਾਰ ਕਰਾਂਗੇ। ਇਸ ਉੱਤਰ-ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦੇ ਯੁੱਗ ਵਿਚ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਤੱਤਕਾਲੀ ਪਰਿਸਥਿਤੀਆਂ ਕਾਰਨ ਧਰਮ ਦੀ ਅਹਿਮੀਅਤ ਵੱਧ ਗਈ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਮਨੋਵਿਗਿਆਨਕ ਤੇ ਸਮਾਜਿਕ ਪੱਖੋਂ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਮਹੱਤਤਾ ਬਣ ਗਈ ਹੈ। ਸਾਧ-ਸੰਤ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਇਸ ਖੇਤਰ ਵਿਚ ਮਹੱਤਵਪੂਰਨ ਸੰਕਲਪ ਹਨ। ਵੇਖਣਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਕਿਹੜੇ ਸਦਗੁਣ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਹੋ ਕੇ ਵਿਅਕਤੀ ਸਾਧ-ਸੰਤ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਦੀ ਅਧਿਆਤਮਕ ਪਦਵੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਇਸ ਰਚਨਾ ਵਿਚਲੀ 7ਵੀਂ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਸਾਧ ਦੀ ਮਹਿਮਾਂ ਬਾਰੇ ਹੈ ਅਤੇ 8ਵੀਂ ਵਿਚ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਦੀ ਉਪਮਾ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਵਿਚਾਰ ਵਿਚ 13ਵੀਂ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਵੀ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਸੰਤ ਤੇ ਨਿੰਦਕਾਂ ਦਾ ਵਿਸ਼ਾ ਲਿਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਸ਼ਾਮਿਲ

<sup>\*</sup> ਪ੍ਰੋਫ਼ੈਸਰ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਅਧਿਐਨ ਵਿਭਾਗ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ~143005.

ਕਰਨੀ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਸਾਧ ਸੰਬੰਧੀ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਵੇਖਦੇ ਹਾਂ। ਦੱਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਨਿਰਗੁਣ ਨਿਰੰਕਾਰ ਦੀ ਸਾਧਨਾ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਮਨੁੱਖ ਮੁਕਤੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਸਾਧਨਾ ਕਰਕੇ ਵਿਅਕਤੀ ਵਿਚ ਕਈ, ਅਸਚਰਜਤਾ ਦੀ ਹੱਦ ਤੱਕ ਗੁਣ ਪੈਦਾ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। -1 ਸਾਧ ਦੀ ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਇੱਜ਼ਤ ਮਿਲਦੀ ਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦੀ ਮੈਲ ਮਿੱਟਦੀ ਹੈ। ਅਹੰਕਾਰ ਦੂਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਗਿਆਨ ਵਿਚ ਵਾਧਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਪ੍ਰਭੂ ਅੰਗ-ਸੰਗ ਵਸਦਾ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਤੇ ਵਾਸ਼ਨਾਵਾਂ ਦਾ ਨਿਬੇੜਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸੰਗਤ ਵਿਚੋਂ ਨਾਮ ਰੂਪੀ ਰਤਨ ਲੱਭਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲਣ ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸਾਧਾਂ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਅਕੱਥ ਹੈ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ੋਭਾ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਸ਼ੋਭਾ ਦੇ ਬਰਾਬਰ ਹੈ। -1

ਸਾਧ ਦੀ ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਅਗੋਚਰ ਪ੍ਰਭੂ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਪ੍ਰਸੰਨ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਪੰਜ ਵਿਕਾਰ ਕਾਬੂ ਵਿਚ ਆ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਨਾਮ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਅਹੰਕਾਰ ਨਾਸ਼ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਬੋਲਣੀ ਵਿਚ ਮਿਠਾਸ ਆਉਂਦੀ ਹੈ। ਮਨ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦੇ ਪਿੱਛੇ ਨਹੀਂ ਦੌੜਦਾ ਤੇ ਟਿਕਾਅ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਸਾਧਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਮਾਇਆਂ ਤੋਂ ਬੇਦਾਗ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਇਸ ਉੱਪਰ ਖੁਸ਼ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ।-2 ਸਾਧਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਦੁਸ਼ਮਣ ਵੀ ਮਿੱਤਰ ਹੋ ਭਾਸਦੇ ਹਨ। ਹਿਰਦਾ ਸਾਫ਼ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕਿਸੇ ਨਾਲ ਵੈਰ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਅਤੇ ਮੰਦੇ ਪਾਸੇ ਨਹੀਂ ਜਾਈਦਾ। ਕੋਈ ਵੀ ਬੁਰਾ ਨਹੀਂ ਦਿਸਦਾ ਕਿਉਂਕਿ ਹਰ ਥਾਂ ਪ੍ਰਭੂ ਵਿਆਪਕ ਜਾਪਦਾ ਹੈ। ਹਉਮੈਂ ਤੇ ਸੁਆਰਥਾਂ ਦਾ ਤਿਆਗ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਸਾਧ ਦੀ ਵਡਿਆਈ ਪ੍ਰਭੂ ਆਪ ਹੀ ਜਾਣਦਾ ਹੈ। ਸਾਧ ਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਲਗਾਅ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।-3

ਸਾਧਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਮਨ ਭਟਕਦਾ ਨਹੀਂ, ਸਦੀਵੀ ਸੁੱਖ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਨਾਮ ਰੂਪ ਅਗੋਚਰ ਵਸਤੂ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨ ਅਜਰ ਅਵਸਥਾ ਨੂੰ ਸਹਾਰਦਾ ਹੈ। ਉੱਚਾ ਆਤਮਕ ਟਿਕਾਣਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਚਰਨਾਂ ਵਿਚ ਵਾਸ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਫ਼ਰਜ਼ਾਂ ਦੀ ਸਮਝ ਆ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਅਕਾਲਪੁਰਖ ਵਿਆਪਕ ਦਿਸਦਾ ਹੈ। ਨਾਮ ਖ਼ਜ਼ਾਨਾ ਲੱਭ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਗੁਰੂ ਜੀ ਖ਼ੁਦ ਸਾਧ ਤੋਂ ਕੁਰਬਾਨ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। -4 ਸਾਧ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਸਾਰੀਆਂ ਕੁਲਾਂ, ਸੱਜਣ-ਮਿੱਤਰ ਤਰ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਨਾਮਣਾ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਵਾਲਾ ਨਾਮ ਧਨ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਯਮਰਾਜ ਵੀ ਸੇਵਾ ਕਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਦੇਵਤੇ ਵੀ ਸ਼ੋਭਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦੇ ਅਮਰ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਗੁਣਾਂ ਦਾ ਗਾਇਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਪਾਪ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਸਾਧ-ਸੰਗਤ ਨਾਲ ਆਤਮਕ ਉੱਚਤਾ ਦੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖੇ ਜਨਮ ਦਾ ਫਲ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। -5

ਸਾਧ-ਸੰਗਤ ਕਾਰਨ ਤਪ ਕਰਨ ਦੀ ਲੋੜ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ। ਸਾਧਾਂ ਦਾ ਦਰਸ਼ਨ ਹੀ ਆਤਮਕ ਖੇੜਾ ਪੈਦਾ ਕਰ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਪਾਪ ਨਾਸ਼ ਹੁੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਨਰਕਾਂ ਤੋਂ ਬਚਾਅ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਲੋਕ-ਪਰਲੋਕ ਵਿਚ ਸੁਖਾਲੇ ਜਾਈਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਵਿੱਛੜਿਆ ਪ੍ਰਭੂ ਮਿਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਮੁਰਾਦਾਂ ਤੇ ਇੱਛਾਵਾਂ ਦੀ ਪੂਰਤੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਅਕਾਲਪੁਰਖ ਸੰਤਾਂ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਵਸਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਸੁਣ ਕੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਤੋਂ ਬਚਾਅ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।-6 ਗੁਰੂ ਜੀ ਆਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਮੇਰੀ ਕਾਮਨਾ ਹੈ ਕਿ ਮੈਂ ਸਾਧਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਨਾਂ ਸੁਣਾਂ ਤੇ ਗਾਵਾਂ। ਸੰਗਤ ਕਾਰਨ ਪ੍ਰਭੂ ਵਿੱਸਰਦਾ ਨਹੀਂ ਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਤੋਂ ਬਚਾਅ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪ੍ਰਭੂ ਪਿਆਰਾ ਲੱਗਣ ਲੱਗਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਸਰਬਵਿਆਪੀ ਵਿਖਾਈ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਹੁਕਮ ਮੰਨਣ ਵਾਲਾ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਆਤਮਕ ਅਵਸਥਾ ਸੁਧਰ ਜਾਂਦੀ ਹੈ, ਵਿਕਾਰ ਦੂਰ ਹੋ ਜਾਂਦੇ ਹਨ ਪਰ ਸਾਧ-ਜਨ ਵੱਡੇ ਭਾਗਾਂ ਨਾਲ ਪਾਪਤ ਹੁੰਦੇ ਹਨ।-7

ਅਸਲ ਵਿਚ ਸਾਧ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਤਾਂ ਵੇਦ ਵੀ ਨਹੀਂ ਜਾਣਦੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗਿਆਨ ਦੀ ਸੀਮਾ ਹੈ। ਸਾਧ ਦੀ ਬਰਾਬਰੀ ਤਿੰਨਾਂ ਗੁਣਾਂ ਵਾਲੇ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦੀ। ਇਹ ਬਰਾਬਰੀ ਤਾਂ ਪ੍ਰਭੂ ਨਾਲ ਹੀ ਕੀਤੀ ਜਾ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਸਾਧ ਦੀ ਸ਼ੋਭਾ ਤਾਂ ਅੰਤ-ਰਹਿਤ, ਬੇਅੰਤ ਹੈ। ਇਹ ਬਹੁਤ ਉੱਚੀ ਤੇ ਵੱਡੀ ਹੈ। ਸਾਧ ਦੀ ਸ਼ੋਭਾ ਸਾਧ ਨੂੰ ਹੀ ਫਬਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸਾਧ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਵਿਚ ਕੋਈ ਅੰਤਰ ਨਹੀਂ-8 ਇਉਂ ਅਸੀਂ ਦੇਖਦੇ ਹਾਂ ਕਿ ਸਾਧ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਅਜਿਹਾ ਆਦਰਸ਼ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਪ੍ਰਭੂ ਸਾਧਨਾ ਤੇ ਸਦਗੁਣ ਸਮਾਏ ਹੋਏ ਹਨ। ਸਾਧ ਦਰਅਸਲ, ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟ ਰੂਪ ਹੈ। ਯਾਦ ਰੱਖਣ ਵਾਲੀ ਗੱਲ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਕਰਮਕਾਂਡ, ਰਹੁਰੀਤਾਂ ਅਤੇ ਅਜੋਕੇ ਸੰਤਾਂ ਵਾਲੀਆਂ ਹੋਰ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ਤਾਈਆਂ – ਪਾਖੰਡ, ਭੂਤ ਕੱਢਣਾ ਆਦਿ ਸ਼ਾਮਿਲ ਨਹੀਂ ਹਨ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਸਾਧਾਂ ਤੇ ਸਦਗੁਣਾਂ ਦਾ ਆਪਸ ਵਿਚ ਸਿੱਧਾ ਸੰਬੰਧ ਹੈ।

ਅਗਲੀ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਬਾਰੇ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਸਲੋਕ ਵਿਚ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਦੇ ਲੱਛਣ ਦਰਸਾਏ ਗਏ ਹਨ। ਇਸ ਅਨੁਸਾਰ ਜੋ ਮਨ ਤੇ ਮੁੱਖ ਵਜੋਂ ਇੱਕਸਾਰ ਵਿਹਾਰ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਅਤੇ ਅਕਾਲਪੁਰਖ ਦੀ ਸਰਬਵਿਆਪਕਤਾ ਤੋਂ ਕਾਇਲ ਹੈ, ਉਹੀ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਹੈ। ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਵਿਚ ਇਸੇ ਪਰਿਭਾਸ਼ਾ ਦਾ ਵਿਸਤਾਰ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਥੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਵੀ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਦੱਸਿਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਪਾਣੀ ਵਿਚਲੇ ਕੰਵਲ ਫੁੱਲ ਵਾਂਗ ਬੇਦਾਗ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਸੂਰਜ ਦੇ ਰਸਾਂ ਨੂੰ ਸੁਕਾਉਣ ਵਾਂਗ ਪਾਪਾਂ ਨੂੰ ਸਾੜਦੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਰਾਜੇ ਤੇ ਗਰੀਬ ਨੂੰ ਇਕੋ ਜਿਹੀ ਹਵਾ ਮਿਲਦੀ ਹੈ, ਇਉਂ ਇਹ ਸਭ ਨੂੰ ਬਰਾਬਰ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਧਰਤੀ ਨੂੰ ਭਾਵੇਂ 'ਖੋਦੀਏ' ਜਾਂ 'ਚੰਦਨ ਦਾ ਲੇਪ' ਕਰੀਏ, ਮਹਿਸੂਸ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੰਦਰ ਲਗਾਤਾਰ ਧੀਰਜ ਵਸਦੀ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ ਅੱਗ ਮੈਲ ਸਾੜਦੀ ਹੈ, ਇਉਂ ਹੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸੁਭਾਅ ਹੈ।-1

ਜਿਵੇਂ ਪਾਣੀ ਨੂੰ ਮੈਲ ਨਹੀਂ ਲਗਦੀ ਤਿਵੇਂ ਇਹ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਨਿਰਮਲ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਧਰਤੀ ਉੱਪਰ ਆਕਾਸ਼ ਵਿਆਪਕ ਹੈ, ਇਉਂ ਇਹ ਪਰਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਸਰਬਵਿਆਪੀ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਲਈ ਸੱਜਣ ਅਤੇ ਵੈਰੀ ਇਕੋ ਜਿਹੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੰਦਰ ਅਹੰਕਾਰ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਇਹ ਆਤਮਕ ਅਵਸਥਾ ਵਿਚ ਉੱਚ ਤੋਂ ਉੱਚ ਹਨ ਪਰ ਆਪੇ ਨੂੰ ਨੀਚ ਤੋਂ ਨੀਚ ਸਮਝਦੇ ਹਨ। ਉਹੀ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਬਣਦੇ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਰੱਬ ਆਪ ਬਣਾਉਂਦਾ ਹੈ।-2 ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਸਭ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਦੀ ਖ਼ਾਕ ਹੋ ਕੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਤਮਕ ਅਨੰਦ ਦੀ ਪਛਾਣ ਕਰ ਲਈ ਹੈ। ਇਹ ਸਭ ਉੱਪਰ ਖੁਸ਼ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਮੰਦਾ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਸਭ ਨੂੰ ਬਰਾਬਰ ਸਮਝ ਕੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਦੀ ਬਰਖਾ ਕਰਦੇ

ਹਨ। ਮਾਇਆ ਤੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਤੋਂ ਰਹਿਤ ਹਨ। ਗਿਆਨ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਖ਼ਰਾਕ ਹੈ ਅਤੇ ਸੂਰਤ ਅਕਾਲਪਰਖ ਨਾਲ ਜੜੀ ਹੋਈ ਹੈ।-3

ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇਕ ਰੱਬ ਉਪਰ ਆਸ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਆਤਮਕ ਅਵੱਸਥਾ ਨਾਸ਼ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਇਨਾਂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਗਰੀਬੀ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਸਭ ਦਾ ਭਲਾ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਮਾਇਆ ਜਾਲ ਤੋਂ ਬਚੇ ਹੋਏ ਹਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਮਨ ਕਾਬੂ ਵਿਚ ਹੈ। ਰੱਬ ਦਾ ਭਾਣਾ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਭਲਾ ਲੱਗਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਸਫ਼ਲ ਜੀਵਨ ਬਤੀਤ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸੰਗਤ ਸਭ ਦਾ ਬੇੜਾ ਪਾਰ ਕਰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸੰਸਾਰ ਨਾਮ ਜਪਦਾ ਹੈ।-4 ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਅਕਾਲਪੁਰਖ ਦਾ ਪਿਆਰ ਵਸਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਹੀ ਪ੍ਰਭੂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਅੰਗ-ਸੰਗ ਹੈ। ਨਾਮ ਹੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਆਸਰਾ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਹੀ ਪਰਿਵਾਰ ਹੈ। ਇਹ ਵਿਕਾਰਾਂ ਤੋਂ ਬਚੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਅਹੰਕਾਰ ਤਿਆਗਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਨ ਵਿਚ ਅਕਾਲਪਰਖ ਦਾ ਵਾਸ ਹੈ ਅਤੇ ਹਿਰਦੇ ਵਿਚ ਟਿਕਾਅ ਹੈ। ਇਹ ਸ਼ਾਂਤੀ ਵਿਚ ਟਿਕਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਇਸ ਅਵੱਸਚਾ ਦਾ ਨਾਸ਼ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ।–5

ਇਹ ਅਕਾਲਪਰਖ ਦੇ ਮਹਿਰਮ ਹਨ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਪਿਆਰ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਬੇਫ਼ਿਕਰ ਹਨ ਅਤੇ ਹੋਰਨਾਂ ਨੂੰ ਪਵਿੱਤਰ ਕਰਦੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਇੱਜ਼ਤ ਵਧਦੀ ਹੈ ਪਰ ਸਭ ਕੱਝ ਕਰਦਾ ਪਭ ਆਪ ਹੀ ਹੈ। ਇਨਾਂ ਦਾ ਦੀਦਾਰ ਭਾਗਾਂ ਨਾਲ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਤਾਂ ਸਦਕੇ ਜਾਈਏ। ਦੇਵਤੇ ਵੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਭਾਲ ਵਿਚ ਹਨ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਅਕਾਲਪੁਰਖ ਹੀ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਹੈ। -6 ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗੁਣ ਅਮੁੱਲ ਹਨ ਅਤੇ ਇਹ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਨ ਅੰਦਰ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਭੇਦ ਨਹੀਂ ਪਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਅੱਗੇ ਝੁਕਣਾ ਹੀ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਹਿਮਾਂ ਅਕੱਥ ਹੈ ਅਤੇ ਇਹ ਪੂਜਨੀਕ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਮਨ ਦੀ ਉਚਿਆਣ ਅੰਦਾਜ਼ਾ–ਰਹਿਤ ਹੈ। ਇਸ ਬਾਰੇ ਇਹ ਹੀ ਜਾਣ ਸਕਦੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਗੁਣ ਅਸੀਮਤ ਹਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਚਰਨਾਂ 'ਤੇ ਪਏ ਰਹਿਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।-7

ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਜਗਤ ਦਾ ਕਰਤਾ ਤੇ ਅਮਰ ਹੈ। ਇਹ ਮਕਤੀਦਾਤਾ, ਪਰਨ-ਪਰਖ ਤੇ ਕਾਦਰ ਹੈ। ਇਹ ਨਿਖਸਮਿਆਂ ਦਾ ਖਸਮ ਹੈ ਅਤੇ ਮਦਦਗਾਰ ਹੈ। ਸਾਰਾ ਸੰਸਾਰ ਉਸੇ ਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਹ ਆਪ ਰੱਬ ਹੈ। ਇਹ ਸੰਸਾਰ ਦਾ ਮਾਲਕ ਹੈ। ਇਸ ਦੀ ਮਹਿਮਾ ਇਹ ਆਪ ਹੀ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ। -8 ਇਉਂ ਸਾਧ ਵਾਂਗ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਵੀ ਸਦਗਣਾਂ ਦਾ ਸ਼ੋਤ, ਅਕਾਲਪਰਖ ਦਾ ਰਪ ਹੀ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਗਣਾਂ ਵਿਚ ਵੀ ਕਰਮਕਾਂਡ, ਰਹਰੀਤਾਂ, ਅੰਧ-ਵਿਸ਼ਵਾਸ, ਪਾਖੰਡ ਆਦਿ ਦੀ ਕੋਈ ਦਖਲ-ਅੰਦਾਜ਼ੀ ਨਹੀਂ। ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਨੂੰ ਪਰਮੇਸ਼ਰ ਹੀ ਆਖਿਆ ਗਿਆ ਹੈ।

ਅਗਲੇ ਭਾਗ ਵਿਚ 13ਵੀਂ ਅਸ਼ਟਪਦੀ ਅਨੁਸਾਰ 'ਸੰਤ ਦੀ ਨਿੰਦਾ' ਸਿਰਲੇਖ ਹੇਠ ਸੰਤ ਦੇ ਕੁਝ ਗਣਾਂ ਉੱਪਰ ਬਲ ਪਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਉਹ ਵੀ ਵਿਚਾਰਨਯੋਗ ਹਨ। ਮੁੱਢਲੇ ਸਲੋਕ ਅਨੁਸਾਰ ਸੰਤਾਂ ਦੀ ਸ਼ਰਣ ਪੈਣ ਵਾਲਾ ਵਿਅਕਤੀ ਹੀ ਮਾਇਆ ਦੇ ਬੰਧਨਾਂ ਤੋਂ ਬਚ ਸਕਦਾ ਹੈ ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਨਿੰਦਾ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਮੁੜ-ਮੁੜ ਜੰਮਦਾ-ਮਰਦਾ ਹੈ। –1

ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸੰਤ ਦੇ ਦੋਖੀ ਹੋਣ ਨਾਲ ਉਮਰ ਬੇਅਰਥ ਗੁਜ਼ਰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਜਮਾਂ ਤੋਂ ਬਚਾਅ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ। ਸੁਖ ਨਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮਨੁੱਖ ਨਰਕੀਂ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਮੱਤ ਮੈਲੀ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਸੋਭਾ ਘਟਦੀ ਹੈ। ਕੋਈ ਸਹਾਇਤਾ ਨਹੀਂ ਕਰਦਾ। ਹਿਰਦਾ ਮਲੀਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰ ਜੇ ਸੰਤ ਕਿਰਪਾ ਕਰੇ ਤਾਂ ਸੰਤ ਦਾ ਨਿੰਦਕ ਵੀ ਤਰ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।-1 ਸੰਤ ਦੇ ਦੋਖੀ ਹੋਣ ਨਾਲ ਚਿਹਰਾ ਭ੍ਰਿਸ਼ਟਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਤੇ ਦੋਖੀ ਕਾਂ ਵਾਂਗ ਬੇਚੈਨ ਹੋ ਕੇ ਬੋਲਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਨੂੰ ਸੱਪ ਤੇ ਕੀੜਿਆਂ ਦਾ ਜਨਮ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਤ੍ਰਿਸ਼ਨਾਂ ਤੇ ਧੋਖਾ ਤੰਗ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਉਸ ਦਾ ਨਾਂ, ਤੇਜ-ਪ੍ਰਤਾਪ ਹੀ ਨਾਸ਼ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਬੰਦਾ ਮਹਾਂਨੀਚ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਕੋਈ ਵੀ ਆਸਰਾ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ, ਪਰ ਜੇ ਸੰਤ ਚਾਹੇ ਤਾਂ ਨਿੰਦਕ ਵੀ ਚੰਗੀ ਅਵਸਥਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰ ਸਕਦਾ ਹੈ।-2

ਸੰਤ ਦਾ ਨਿੰਦਕ ਅੱਤਿ ਚੁੱਕੀ ਰੱਖਦਾ ਹੈ, ਆਰਾਮ ਨਹੀਂ ਲੈਂਦਾ। ਉਹ ਜ਼ਾਲਮ ਬਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਫਿਟਕਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਰਾਜ-ਸੁੱਖ ਤੋਂ ਵਾਂਝਾ ਤੇ ਦੁਖੀ ਆਤੁਰ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਨੂੰ ਰੋਗ ਵਿਆਪਦੇ ਹਨ ਅਤੇ ਉਹ ਰੱਬ ਤੋਂ ਵਿੱਛੜਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਪਰ ਜੇ ਸੰਤ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਲੱਗੇ ਤਾਂ ਉਹ ਨਿੰਦਾ ਦੇ ਕਾਰਜ ਤੋਂ ਛੁੱਟ ਵੀ ਸਕਦਾ ਹੈ।-3

ਉਹ ਮੈਲੇ ਮਨ ਵਾਲਾ ਹੈ, ਕਿਸੇ ਦਾ ਵੀ ਮਿੱਤ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਧਰਮਰਾਜ ਤੋਂ ਸਜ਼ਾ ਪਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਸਾਰੇ ਸਾਥ ਛੱਡ ਜਾਂਦੇ ਹਨ। ਉਹ ਆਕੜਖਾਨ ਹੋ ਕੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਵਿਚ ਫਸਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਜੰਮਦਾ–ਮਰਦਾ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਸੁੱਖਾਂ ਤੋਂ ਵਾਂਝਿਆਂ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਕੋਈ ਸਹਾਰਾ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਜੇ ਸੰਤ ਚਾਹੇ ਤਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਨਾਲ ਮਿਲਾ ਸਕਦਾ ਹੈ।–4

ਸੰਤ ਦਾ ਨਿੰਦਕ ਕੋਈ ਕਾਰਜ ਨੇਪਰੇ ਨਹੀਂ ਚੜ੍ਹਾਉਂਦਾ, ਅੱਧ ਵਿਚਕਾਰ ਹੀ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਖ਼ੁਆਰ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਔਝੜੇ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਮੁਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਅੰਦਰੋਂ ਖਾਲੀ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਕੋਈ ਪੱਕੀ ਨੀਂਹ ਨਹੀਂ, ਉਹ ਕੀਤਾ ਭੁਗਤਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦਾ ਹੋਰ ਕੋਈ ਬਚਾਅ ਨਹੀਂ, ਪਰ ਜੇ ਸੰਤ ਚਾਹੁਣ ਤਾਂ ਬਚ ਸਕਦਾ ਹੈ।-5

ਇਥੇ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟਾਂਤਾਂ ਰਾਹੀਂ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸੰਤ ਦਾ ਨਿੰਦਕ ਇਉਂ ਵਿਲਕਦਾ ਹੈ, ਜਿਉਂ ਪਾਣੀ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਮੱਛੀ। ਉਹ, ਜਿਵੇਂ ਅੱਗ ਬਾਲਣ ਨਾਲ ਨਹੀਂ ਰੱਜਦੀ, ਤ੍ਰਿਸ਼ਨਾ ਦਾ ਮਾਰਿਆ ਰੱਜਦਾ ਨਹੀਂ। ਉਹ ਅੰਦਰੋਂ ਸਤੇ ਤਿਲਾਂ ਦੇ ਬੂਟੇ ਵਰਗਾ ਹੈ। ਉਹ ਧਰਮਹੀਣ ਤੇ ਝੂਠ ਬੋਲਣਹਾਰਾ ਹੈ ਪਰ ਇਹ ਉਸ ਦੇ ਮੁੱਢਲੇ ਸੁਭਾਅ ਕਰਕੇ ਹੀ ਹੈ, ਭਾਵ ਅਚੇਤ ਮਨ ਵਿਚ ਭਰੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਕਾਰਨ ਹੈ। ਇਕ ਤਰੀਕੇ ਨਾਲ ਇਹ ਤਾਂ ਮਾਲਕ ਦੀ ਰਜ਼ਾ ਜਾਪਦੀ ਹੈ।-6

ਸੰਤ ਦਾ ਨਿੰਦਕ ਭ੍ਰਿਸ਼ਟਿਆ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਭੂ ਤੋਂ ਸਜ਼ਾ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਆਤੁਰ ਹੈ, ਉਹ ਨਾ ਜਿਉਂਦਿਆਂ ਵਿਚ ਹੈ ਨਾ ਮੋਇਆਂ ਵਿਚ। ਉਸ ਦੀ ਆਸ ਕਦੇ ਸਿਰੇ ਨਹੀਂ ਚੜ੍ਹਦੀ, ਉਹ ਨਿਰਾਸ਼ ਹੀ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਨੂੰ ਨੀਅਤ ਅਨੁਸਾਰ ਮੁਰਾਦ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਉਹ ਨਿੰਦਾ ਦੀ ਤੇਹ ਤੋਂ ਬਚ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ। ਉਹ ਅਚੇਤ ਮਨ ਦੇ ਵਿਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਮਿਟਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ। ਇਸ ਦਾ ਇਲਾਜ ਤਾਂ ਸੱਚਾ ਪ੍ਰਭੂ ਹੀ ਜਾਣਦਾ ਹੈ।-7

ਇਸ ਦੇ ਇਲਾਜ ਵਾਸਤੇ ਕਰਨਹਾਰ ਸਰਬ-ਵਿਆਪੀ ਪ੍ਰਭੂ ਦਾ ਹੁਕਮ ਮੰਨੋ। ਉਸ ਦੇ ਗੁਣ ਗਾਇਨ ਕਰੋ। ਉਸਦੀ ਖੇਡ ਹੀ ਵਰਤ ਰਹੀ ਹੈ। ਉਹ ਜੋ ਕਰਦਾ ਹੈ, ਉਹ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਮਿਹਰ ਤੇ ਸਾਧਨਾ ਹੀ ਹੱਲ ਹੈ।-8

ਇਉਂ ਸੰਤ ਦੇ ਨਿੰਦਕ ਵਾਲੇ ਭਾਗ ਵਿਚ ਜਿਥੇ ਨਿੰਦਕ ਦੇ ਕਾਰ-ਵਿਹਾਰ ਅਤੇ ਸਿੱਟੇ ਵਜੋਂ ਦੁਰਦਸ਼ਾ ਦਾ ਉੱਲੇਖ ਹੈ ਅਤੇ ਇਸ ਦਾ ਹੱਲ ਨਾਮ-ਸਾਧਨਾ ਤੇ ਪ੍ਰਭੂ ਕਿਰਪਾ ਵਿਚ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ, ਉਥੇ ਇਹ ਵੀ ਦਰਸਾਇਆ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸੰਤ ਉੱਪਰ ਹੀ ਅਜਿਹੇ ਨਿੰਦਕ ਦੇ ਉਧਾਰ ਦਾ ਕਾਰੋਬਾਰ ਨਿਰਭਰ ਹੈ। ਇਉਂ ਸੰਤ ਦੀ ਅਜਿਹੀ ਜ਼ਿੰਮੇਵਾਰੀ ਬਣ ਜਾਂਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਨਿੰਦਕਾਂ ਦਾ ਵੀ ਉਧਾਰ ਕਰ ਸਕੇ ਪਰ ਅਜਿਹੇ ਕਾਰਜ ਲਈ ਕਰਮਕਾਂਡ, ਰਹਰੀਤਾਂ, ਪਾਖੰਡ ਤੇ ਵਹਿਮ-ਭਰਮ ਦਾ ਕੋਈ ਉਲੇਖ ਨਹੀਂ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਭਾਵ ਇਹ ਕਾਰਜ ਬੇਅਰਥ ਮੰਨੇ ਗਏ ਹਨ।

ਇਸ ਲਈ ਸਾਧ-ਸੰਤ ਤੇ ਬ੍ਰਹਮਗਿਆਨੀ ਅਜਿਹੇ ਆਦਰਸ਼ ਹਨ, ਜੋ ਪ੍ਰਭ ਸਾਧਨਾ ਤੇ ਸਦਾਚਾਰ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਮਨੱਖੀ ਭਲਾਈ, ਬਰਾਬਰੀ ਤੇ ਨਿਆਂ ਦਾ ਸੰਕਲਪ ਵੀ ਜੁੜਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਕਰਮ-ਕਾਂਡ, ਰਹੁ-ਰੀਤਾਂ, ਵਹਿਮਾਂ-ਭਰਮਾਂ ਅਤੇ ਪਾਖੰਡਾਂ ਨਾਲ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਦੂਰ ਦਾ ਵੀ ਵਾਸਤਾ ਨਹੀਂ। ਨਾਲ ਹੀ ਇਹ ਖ਼ਿਆਲ ਰੱਖਿਆ ਜਾਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਆਦਰਸ਼ ਹੀ ਨਹੀਂ ਹਨ ਸਗੋਂ ਵਿਹਾਰ ਵਿਚ ਲਿਆੳਣ ਵਾਲੇ ਸਰੋਕਾਰ ਵੀ ਹਨ। ਉੱਤਰ-ਆਧੁਨਿਕਤਾ ਦੇ ਮਨੋਰੋਗਾਂ ਤੇ ਸਮਾਜ-ਵਿਗਿਆਨਕ ਸਮੱਸਿਆਵਾਂ ਦੇ ਹੱਲ ਲਈ ਲਾਜ਼ਮੀ ਹੈ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਦੀ ਸਹੀ ਪਹਿਚਾਣ ਕੀਤੀ ਜਾਵੇ ਅਤੇ ਅਜਿਹੇ ਅਨਸਰਾਂ ਤੋਂ ਬਚ ਕੇ ਵੀ ਰਿਹਾ ਜਾਵੇ, ਜੋ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨਾਵਾਂ ਅਧੀਨ ਧਰਮ ਤੇ ਰੱਬ ਦੇ ਸੰਕਲਪ ਦੀ ਦਰਵਰਤੋਂ ਕਰਨ ਤੋਂ ਨਹੀਂ ਟਲਦੇ।

## ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ

ਡਾ. ਕ੍ਰਿਪਾਲ ਸਿੰਘੰ

ਕਰਤਾ ਗੁਰਬਿਲਾਸ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ ਛੇਵੀਂ, ਭਾਈ ਸੰਤੋਖ ਸਿੰਘ ਕਰਤਾ ਗੁਰ ਪ੍ਰਤਾਪ ਸੂਰਜ ਗ੍ਰੰਥ, ਗਿਆਨੀ ਗਿਆਨ ਸਿੰਘ ਕਰਤਾ ਤਵਾਰੀਖ ਗੁਰੂ ਖਾਲਸਾ ਲਿਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਕੋਲ ਸਿੱਖਾਂ ਨੇ ਅਰਜ ਕੀਤੀ ਕਿ ਕਈ ਵਿਅਕਤੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨਾਂ ਥੱਲੇ ਕੱਚੀ ਬਾਣੀ ਲਿਖ ਰਹੇ ਹਨ, ਆਮ ਸਿੱਖ ਕੱਚੀ ਬਾਣੀ ਅਤੇ ਸੱਚੀ ਬਾਣੀ ਦੀ ਪਛਾਣ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦੇ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਫੁਰਮਾਇਆ ਹੈ:

ਸਤਿਗੁਰੂ ਬਿਨਾਂ ਹੋਰ ਕਚੀ ਹੈ ਬਾਣੀ॥<sup>2</sup>

ਇਸ ਲਈ ਸੱਚੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਕੱਚੀ ਬਾਣੀ ਤੋਂ ਨਿਖੇੜਨਾ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ।

ਭਾਈ ਸੰਤੋਖ ਸਿੰਘ ਅਨੁਸਾਰ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਗੱਲ ਸੁਣ ਕੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਹੈ ਸੋਚਿਆ ਕਿ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀਆਂ ਪੋਥੀਆਂ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੇ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡੇ ਪੁੱਤਰ ਬਾਬਾ ਮੋਹਨ ਜੀ ਕੋਲ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਿਖੇ ਹਨ। ਕਿਉਂਕਿ ਬਾਬਾ ਮੋਹਨ ਦਾ ਪੁੱਤਰ ਸਹੰਸਰ ਰਾਮ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀਆਂ ਪੋਥੀਆਂ ਦੀ ਨਕਲ ਕਰਦਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਦਾ ਯਤਨ ਕਰਨਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਨੂੰ ਬਾਬਾ ਮੋਹਨ ਜੀ ਕੋਲ ਪੋਥੀਆਂ ਲੈਣ ਲਈ ਭੇਜਿਆ, ਪਰ ਸਫ਼ਲਤਾ ਨਾ ਮਿਲੀ। ਫੇਰ ਬਾਬਾ ਬੁੱਢਾ ਜੀ ਨੂੰ ਭੇਜਿਆ ਗਿਆ, ਉਹ ਵੀ ਸਫ਼ਲ ਨਾ ਹੋਏ। ਫੇਰ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਆਪ ਗਏ ਤੇ ਪੋਥੀਆਂ ਲਿਆਉਣ ਵਿਚ ਕਾਮਯਾਬ ਹੋਏ। ਪੋਥੀਆਂ ਬੜੇ ਆਦਰ ਨਾਲ ਲੈ ਕੇ ਆਏ। ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਾਲੀਆਂ ਪੋਥੀਆਂ ਬਾਰੇ ਬਹੁਤ ਪੜਚੋਲ ਹੋਈ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਪ੍ਰਿੰਸੀਪਲ ਤੇਜਾ ਸਿੰਘ ਨੇ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਇਹ ਸੰਚੀਆਂ ਗਿਣਤੀ ਵਿਚ ਦੋ ਹਨ। ਪਹਿਲੀ ਪੋਥੀ ਦੇ ਪਤਰੇ 300 ਅਤੇ ਦੂਜੀ ਦੇ 224 ਹਨ। ਪ੍ਰਤੇਕ ਪੰਨੇ ਉਪਰ 13 ਪਾਲ ਅਤੇ ਹਰ ਪਾਲ ਵਿਚ ਮੋਟੇ ਮੋਟੇ 13 ਅੱਖਰ ਹਨ। ਇਹ ਅੱਖਰ ਗੁਰਮੁਖੀ ਦੇ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸ਼ਕਲ ਟਾਕਰੀ ਅਤੇ ਸ਼ਾਰਦਾ ਨਾਲ

ਸਾਬਕਾ ਪ੍ਰੋਫ਼ੈਸਰ ਤੇ ਮੁਖੀ, ਪੰਜਾਬ ਇਤਿਹਾਸ ਅਧਿਐਨ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬੀ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, ਪਟਿਆਲਾ, # 1288, ਸੈਕਟਰ 15-B,ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ।

ਗੁਰਬਿਲਾਸ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀ ਛੇਵੀਂ, ਪੰਨਾ 61-62; ਗੁਰ ਪ੍ਰਤਾਪ ਸੂਰਜ ਗ੍ਰੰਥ, ਰਾਸ 3, ਅੰਸੂ 35; ਤਵਾਰੀਖ ਗੁਰੂ ਖਾਲਸਾ (ਭਾਗ ਦੂਜਾ), ਪੰਨਾ 418.

<sup>2.</sup> ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ, ਪੰਨਾ 920.

ਮਿਲਦੀ ਜਲਦੀ ਹੈ। ਲਗਾਂ ਮਾਤਰਾਂ ਘੱਟ ਹੀ ਵਰਤੀਆਂ ਹਨ। ਦੂਜੀ ਪੋਥੀ ਦੇ ਪੰਨਾ ਅੰਕ 216 ਦੇ ਹਾਸ਼ੀਆ ਉਪਰ ਇਕ ਨੋਟ ਦਿੱਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ ਕਿ ਗਰਮੁਖੀ ਅੱਖਰ ਗਰ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਬਣਾਏ। ਪਰ ਇਹ ਨੋਟ ਸਹੰਸਰ ਰਾਮ ਦੀ ਲਿਖਤ ਨਹੀਂ।"

"ਪਹਿਲੀ ਪੋਥੀ ਵਿਚ 10 ਰਾਗਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਇਹ ਰਾਗ ਹਨ : ਸੂਹੀ, ਪ੍ਰਭਾਤੀ, ਧਨਾਸਰੀ, ਬਸੰਤ, ਤਿਲੰਗ, ਗੂਜਰੀ, ਭੈਰਉ, ਆਸਾ (ਕੇਵਲ ਵਾਰ ਆਸਾ ਦੇ ਪਹਿਲੇ ਦੋ ਸਲੋਕ-ਇਕ ਗਰ ਨਾਨਕ ਅਤੇ ਦੂਜਾ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੀ), ਮਾਰੂ ਅਤੇ ਕੇਦਾਰਾ। ਦੂਜੀ ਪੱਥੀ ਵਿਚ 4 ਰਾਗਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਰਜ ਹੈ। ਇਹ ਰਾਗ ਹਨ : ਰਾਮਕਲੀ, ਸੋਰਠਿ, ਮਲਾਰ ਅਤੇ ਸਾਰੰਗ। ਇਹਨਾਂ ਪੋਥੀਆਂ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦਰਜ ਹੈ : ਗੁਰ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ, ਗਰ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ, ਗਰ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ, ਕਬੀਰ, ਨਾਮਦੇਵ, ਤ੍ਰਿਲੋਚਨ, ਸੈਣ, ਰਵਿਦਾਸ ਅਤੇ ਜੈਦੇਵ।

ਨੋਟ : ਗਰ ਗੁੰਬ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਕੱਲ ਰਾਗਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ 31 ਹੈ ਅਤੇ ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ 15 ਹੈ।<sup>3</sup>

ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਾਲੀਆਂ ਦੋਵੇਂ ਪੋਥੀਆਂ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ, ਇਕ ਜੋ ਪਹਿਲਾਂ ਅਹੀਆਪੁਰ ਸੀ, ਅੱਜਕਲ ਜਲੰਧਰ ਹੈ ਅਤੇ ਪੁੱਫੈਸਰ ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਸੰਪਾਦਨ ਕੀਤੀ ਹੈ ਤੇ ਛਪ ਗਈ ਹੈ। ਦੂਜੀ ਪੱਥੀ ਚੰਡੀਗੜ੍ਹ ਕੋਲ ਪਿੰਜੌਰ ਹੈ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੱਥੀਆਂ ਬਾਰੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦੀ ਵੱਖ ਵੱਖ ਰਾਏ ਹੈ। ਕਈਆਂ ਦਾ ਵਿਚਾਰ ਹੈ ਕਿ ਇਨਾਂ ਪੋਥੀਆਂ ਦੀ ਸਹਾਇਤਾ ਨਾਲ *ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਤਿਆਰ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਕਈਆਂ ਦੀ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਸੀ ਗਰ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੋਥੀਆਂ ਨੇ ਕੋਈ ਹਿੱਸਾ ਨਹੀਂ ਪਾਇਆ। ਪੁੱਫੈਸਰ ਪੀਤਮ ਸਿੰਘ ਨੇ ਅਹੀਆਪੁਰ ਦੀ ਪੱਥੀ ਬਾਰੇ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਲਿਖਿਆ ਹੈ :

"ਸੋ ਪੋਥੀ *ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਦਾ ਨਾ ਸੋਮਾ ਬਣੀ, ਨ ਅਧਾਰ...

ਪੋਥੀ ਦੇ ਕਈ ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੇ ਤੇ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ *ਸਾਹਿਬ* ਵਾਲੇ ਕਈ ਸ਼ਬਦ ਪੋਥੀ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹਨ। ਇਕੋ ਸ਼ਬਦ ਨੂੰ *ਸ੍ਰੀ ਗਰ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਕਝ ਤਕਾਂ ਦੇ ਨਾਲ ਤੇ ਪੋਥੀ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਤਕਾਂ ਤੋਂ ਬਿਨਾਂ ਲਿਖਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ੳਲਟ ਪੋਥੀ ਵਾਲੇ ਕਈ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀਆਂ ਤੁਕਾਂ *ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀਆਂ। ਇਕੋ ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਰਚਿਆਰ ਪੋਥੀ ਵਿਚ ਹੋਰ ਤੇ *ਸੀ ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਹੋਰ ਦਿੱਤਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਉਲਟ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦੀ ਧਾਰਨਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ *ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਵਿਚ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੋਥੀਆਂ ਦੀ ਥੋੜੀ ਬਹੁਤ ਸਹਾਇਤਾ ਜ਼ਰੂਰ ਲਈ ਹੋਵੇਗੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਗਿਆਨੀ ਗਰਦਿੱਤ ਸਿੰਘ, ਪਿਆਰਾ ਸਿੰਘ ਪਦਮ ਆਦਿ ਹਨ। <sup>4</sup> ਪਰ ਇਹ ਗੱਲ ਸਾਰੇ ਹੀ ਮੰਨਦੇ ਹਨ ਕਿ ਇਹ ਪੋਥੀਆਂ ਗਰ

<sup>3.</sup> ਪ੍ਰਿੰਸੀਪਲ ਤੇਜਾ ਸਿੰਘ, ਹਵਾਲਾ 'ਗਰਬਾਣੀ ਸੰਪਾਦਨ ਨਿਰਣੈ' ਪ੍ਰਿੰਸੀਪਲ ਹਰਭਜਨ ਸਿੰਘ, ਚੰਡੀਗੜ, 1989, ਪੰਨਾ 25.

<sup>4.</sup> ਪ੍ਰੋਫੈਸਰ ਪ੍ਰੀਤਮ ਸਿੰਘ, *ਅਹੀਆਪੁਰ ਵਾਲੀ ਪੌਥੀ*, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ, 1998, ਪੰਨਾ 202.

ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਦੇਖ-ਰੇਖ ਵਿਚ ਤਿਆਰ ਨਹੀਂ ਕੀਤੀਆਂ ਗਈਆਂ। <sup>5</sup> ਇਸ ਲਈ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕੱਚੀ ਬਾਣੀ ਜ਼ਿਆਦਾ ਹੈ। ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪੋਥੀਆਂ ਵਿਚ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਰਲੇ ਪਾਏ ਗਏ ਹੋਣ।

ਇਕ ਬਖਤਾ ਅਰੋੜ ਜਲਾਲਪੁਰ ਦਾ ਵਸਨੀਕ ਵੱਡਾ ਸਾਰਾ ਗ੍ਰੰਥ ਲੈ ਆਇਆ। ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਸ ਵਿਚ ਸਭ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀਆਂ ਬਾਣੀਆਂ ਦੱਸੀਆਂ ਜਾਂਦੀਆਂ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਜੋ ਕੁਝ ਇਸ ਵਿੱਚੋਂ ਨੋਟ ਕਰਨਾ ਸੀ ਕਰ ਲਿਆ ਤੇ ਗ੍ਰੰਥ ਵਾਪਸ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। $^6$ 

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅਧਿਐਨ ਤੋਂ ਗੁਰਬਾਣੀ ਅਤੇ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਦੇ ਇਕੱਤਰ ਹੋਣ ਦੀ ਵਿਧੀ ਤੇ ਕਾਫ਼ੀ ਚਾਨਣਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਲਈ ਇਸ ਦੀ ਵਿਚਾਰ ਜ਼ਰੂਰੀ ਹੈ।

ਇਹ ਗੱਲ ਠੀਕ ਜਾਪਦੀ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਬਾਨੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਆਪ ਲਿਖੀ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪ ਹੀ ਆਪਣੀ ਲਿਖਤ ਨੂੰ ਲਿਖ ਕੇ ਸੰਭਾਲਿਆ। ਇਸ ਦਾ ਸੰਕੇਤ ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀਆਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੁਕਾਂ ਵਿਚੋਂ ਮਿਲਦਾ ਹੈ:

ਆਸਾ ਹੱਥ ਕਿਤਾਬ ਕੱਛ ਕੂਜਾ ਬਾਂਗ ਮੁਸੱਲਾ ਧਾਰੀ। $^7$ 

ਇਹ ਕਿਤਾਬ ਵੱਲ ਜੋ ਸੰਕੇਤ ਹੈ ਇਹ *ਕੁਰਾਨ ਸਰੀਫ* ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਕੇਵਲ ਬਾਬੇ ਦੀ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਹੀ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਜਿਸ ਤੋਂ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਆਪ ਲਿਖੀ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰਿਆਈ ਨਾਲ ਹੀ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਸੌਂਪ ਦਿੱਤੀ, ਜਿਵੇਂ ਕਿ *ਪੁਰਾਤਨ ਜਨਮ* ਸਾਖੀ ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ:

"ਤਿਤੁ ਮਹਿ ਜੋ ਸਬਦ ਹੋਆ ਸੋ ਪੋਥੀ ਜੁਬਾਨਿ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਜੋ ਮਿਲੀ"<sup>8</sup> ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਪੜਚੋਲ ਤੋਂ ਵੀ ਇਹ ਗੱਲ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਆਸਾ ਦੀ ਵਾਰ ਵਿਚ ਸਲੋਕ ਹੈ :

ਚਾਕਰ ਲਗੇ ਚਾਕਰੀ ਜੋ ਚਲੇ ਖਸਮੈਂ ਭਾਇ। ਹੁਰਮਤਿ ਤਿਸਨੋਂ ਅਗਲੀ ਉਹ ਵਜਹੁ ਭੀ ਦੂਣਾ ਖਾਇ॥੨੨॥<sup>9</sup> ਇਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸਲੋਕ ਹੈ : ਚਾਕਰ ਲਗੈ ਚਾਕਰੀ ਨਾਲੇ ਗਾਰਬੁ ਵਾਦੁ। ਗਲਾ ਕਰੇ ਘਣੇਰੀਆ ਖਸਮ ਪਾਏ ਸਾਦ॥<sup>10</sup>

<sup>5.</sup> ਬਲਵੰਤ ਸਿੰਘ ਢਿੱਲੋਂ, *ਅਰਲੀ ਸਿੱਖ ਸਕ੍ਰਿਪਚਰਲ ਟ੍ਰੈਡੀਸ਼ਨ*, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ, 1999, ਪੰਨਾ 89.

ਗਿਆਨੀ ਗਿਆਨ ਸਿੰਘ, ਤਵਾਰੀਖ ਗੁਰੂ ਖਾਲਸਾ (ਭਾਗ ਪਹਿਲਾ), ਭਾਸ਼ਾ ਵਿਭਾਗ, ਪੰਜਾਬ, ਪਟਿਆਲਾ, 1999, ਫੁੱਟ ਨੋਟ, ਸਫ਼ਾ 418 ਅਤੇ ਫੁੱਟ ਨੋਟ ਸਫ਼ਾ 417.

<sup>7.</sup> ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ, *ਵਾਰ ਪਹਿਲੀ*, ਪਉੜੀ 32.

<sup>8.</sup> ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ (ਸੰਪਾ.) *ਪੁਰਾਤਨ ਜਨਮ ਸਾਖੀ*, ਦਿੱਲੀ, 1999, ਪੰਨਾ 287.

<sup>9.</sup> *ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ*, ਪੰਨਾ 474.

<sup>10.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 474.

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ 19 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਬਾਣੀ ਰਚੀ। ਇਨ੍ਹਾਂ 19 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚੋਂ ਸਤਾਰਾਂ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਮੌਜੂਦ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਬਣਤਰ ਅਤੇ ਬਹੁਤ ਥਾਂ ਬਾਣੀ ਦੇ ਸਿਰਲੇਖ ਦੋਹਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੇ ਮਿਲਦੇ ਹਨ। ਆਸਾ ਪੱਟੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਲਿਖੀ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਆਸਾ ਪਟੀ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਲਿਖੀ ਮਿਲਦੀ ਹੈ। ਗਉੜੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਕਈ ਥਾਵਾਂ ਤੇ ਅੱਖਰਾਂ ਦੀ ਅਤੇ ਛੰਦਾਬੰਦੀ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਵੀ ਇਕੋ ਜਿਹੀ ਹੈ। ਗਉੜੀ ਪੂਰਬੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਛੰਦ ਲਿਖੇ ਹਨ, ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਨੇ ਉਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਰਾਗ ਗਉੜੀ ਪੂਰਬੀ ਛੰਦ ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਕਈ ਲਾਈਨਾਂ ਆਪਸ ਵਿਚ ਮੇਲ ਖਾਂਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸਤਰ ਹੈ:

ਮੁੰਧ ਰੈਣਿ ਦੁਹੇਲੀਅੜੇ ਜੀਉ ਨੀਦ ਨ ਆਵੈ॥  $^{11}$  ਸ੍ਰੀ ਗਰ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ :

ਧੰਨ ਰੈਣਿ ਸਹੇਲੜੀਆ ਜੀੳ ਹਰਿ ਸਿੳ ਚਿਤ ਲਾਏ॥<sup>12</sup>

ਇਹ ਸਮਾਨਤਾ ਇਤਫਾਕੀਆ ਨਹੀਂ। ਇਹ ਠੀਕ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਸਾਹਿਬ ਕੋਲੋਂ ਹੋ ਕੇ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਪਾਸ ਮੌਜੂਦ ਸੀ। ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨਾਲ ਮੇਲ ਖਾਂਦੀ ਹੈ। ਸ੍ਰੀ ਰਾਗ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਹੈ:

ਪਹਿਲੇ ਪਹਰੈ ਰੈਣਿ ਕੈ ਵਣਜਾਰਿਆ ਮਿੜ੍ਹਾ ਹੁਕਮ ਪਇਆ ਗਰਭਾਸਿ।  $^{13}$  ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਦੀ ਇਸੇ ਰਾਗ ਵਿਚ ਤੁਕ :

ਪਹਿਲੇ ਪਹਰੈ ਰੈਣ ਕੈ ਵਣਜਾਰਿਆ ਮਿਤ੍ਰਾ ਹਰਿ ਪਾਇਆ ਉਦਰ ਮਝਾਰ॥ <sup>14</sup> ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਪਹਿਲੇ ਚਾਰ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰਿਆਈ ਦੇ ਨਾਲ ਹੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਕੋਲ ਪਹੁੰਚ ਗਈ।

ਭਾਈ ਸੰਤੇਖ ਸਿੰਘ ਜੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਭਗਤਾਂ ਦੀਆਂ ਆਤਮਾਵਾਂ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਕੋਲ ਆਈਆਂ ਅਤੇ ਆਪੋ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਦਰਜ ਕਰਨ ਲਈ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ। ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਦੀ ਸੁਨਹਿਰੀ ਪੱਤ੍ਰੇ ਵਿਚ ਲੱਗੀ ਇਕ ਤਸਵੀਰ ਗੁਰਦੁਆਰਾ ਰਾਮਸਰ ਦੇ ਅੰਦਰ ਜਾਣ ਵਾਲੇ ਦਰਵਾਜੇ ਉਤੇ ਬਣੀ ਹੋਈ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ ਸਰੀਰਕ ਰੂਪ ਧਾਰ ਕੇ ਭਗਤ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਵਿਖਾਏ ਗਏ ਹਨ। ਇਹ ਕਵੀ ਜਾਂ ਆਰਟਿਸਟ ਦੀ ਆਪਣੀ ਕਲਪਨਾਂ ਹੈ। ਦੋ ਤਿੰਨ ਸੌ ਸਾਲ ਪਹਿਲਾਂ ਦੇ ਪੰਜ-ਭੂਤਕ ਸਰੀਰ ਤਿਆਗ ਚੁੱਕੇ ਭਗਤ ਕਿਵੇਂ ਫੇਰ ਆ ਕੇ ਆਪਣੀਆਂ ਰਚਨਾਵਾਂ ਭੇਟ ਕਰ ਸਕਦੇ ਸਨ ?

<sup>11.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 242.

<sup>12.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 252.

<sup>13.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 74.

<sup>14.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 77.

ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਕਿਵੇਂ ਇਕੱਤਰ ਹੋਈ, ਇਸ ਦਾ ਉੱਤਰ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਡੂੰਘੇ ਅਧਿਐਨ ਤੋਂ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਇਉਂ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਕਿ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਇਕੱਤਰ ਹੋਣੀ ਆਰੰਭ ਹੋਈ। ਰਾਗ ਸੂਹੀ ਵਿਚ ਸੇਖ ਫ਼ਰੀਦ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸ਼ਬਦ ਰਲਾ ਕੇ ਪੜ੍ਹੀਏ ਤਾਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੋ ਜਾਵੇਗਾ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਹੀ ਸੇਖ ਫ਼ਰੀਦ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀ।

ਸੂਹੀ॥

ਬੇੜਾ ਬੰਧਿ ਨ ਸਕਿਓ ਬੰਧਨ ਕੀ ਵੇਲਾ ॥ ਭਰਿ ਸਰਵਰੁ ਜਬ ਊਛਲੈ ਤਬ ਤਰਣੁ ਦੁਹੇਲਾ ॥ ੧ ॥ ਹਥੁ ਨ ਲਾਇ ਕਸੁੰਭੜੈ ਜਲਿ ਜਾਸੀ ਢੋਲਾ ॥ ੧ ॥ ਰਹਾਉ ॥ ਇਕ ਆਪੀਨੈ ਪਤਲੀ ਸਹ ਕੇਰੇ ਬੋਲਾ ॥ ਦੁਧਾ ਥਣੀ ਨ ਆਵਈ ਫਿਰਿ ਹੋਇ ਨ ਮੇਲਾ ॥ ੨ ॥ ਕਹੈ ਫਰੀਦੁ ਸਹੇਲੀਹੋ ਸਹੁ ਅਲਾਏਸੀ ॥ ਹੰਸੂ ਚਲਸੀ ਡੁੰਮਣਾ ਅਹਿ ਤਨੁ ਢੇਰੀ ਥੀਸੀ ॥ ੩ ॥ ੨ ॥<sup>15</sup>

ਸੂਹੀ ਮਹਲਾ ੧ ॥
ਜਪ ਤਪ ਕਾ ਬੰਧੁ ਬੇਤੁਲਾ ਜਿਤੁ ਲੰਘਹਿ ਵਹੇਲਾ ॥
ਨਾ ਸਰਵਰੁ ਨਾ ਊਛਲੈ ਐਸਾ ਪੰਥੁ ਸੁਹੇਲਾ ॥੧॥
ਤੇਰਾ ਏਕੋ ਨਾਮੁ ਮੰਜੀਠੜਾ ਰਤਾ ਮੇਚਾ ਚੋਲਾ ਸਦ ਰੰਗ ਢੋਲਾ ॥ਰਹਾਉ॥
ਸਾਜਨ ਚਲੇ ਪਿਆਰਿਆ ਕਿਉ ਮੇਲਾ ਹੋਈ ॥
ਜੇ ਗੁਣ ਹੋਵਹਿ ਗੰਠੜੀਐ ਮੇਲੇਗਾ ਸੋਈ ॥੨॥
ਮਿਲਿਆ ਹੋਇ ਨ ਵੀਛੁੜੈ ਜੇ ਮਿਲਿਆ ਹੋਈ ॥
ਆਵਾ ਗਉਣੁ ਨਿਵਾਰਿਆ ਹੈ ਸਾਚਾ ਸੋਈ ॥੩॥
ਹਉਮੈ ਮਾਰਿ ਨਿਵਾਰਿਆ ਸੀਤਾ ਹੈ ਚੋਲਾ ॥
ਗੁਰ ਬਚਨੀ ਫਲੁ ਪਾਇਆ ਸਹ ਕੇ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਬੋਲਾ ॥੪॥
ਨਾਨਕੁ ਕਹੈ ਸਹੇਲੀਹੋ ਸਹੁ ਖਰਾ ਪਿਆਰਾ॥
ਹਮ ਸਹ ਕੇਰੀਆ ਦਾਸੀਆ ਸਾਚਾ ਖਸਮ ਹਮਾਰਾ ॥੫॥੨॥੪॥
ੀਰ

ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੋਹਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਸਾਂਝ ਬਾਰੇ ਪ੍ਰੋਫੈਸਰ ਸਾਹਿਬ ਸਿੰਘ ਠੀਕ ਲਿਖਦੇ ਹਨ : "ਪਹਿਲਾਂ ਦੋਹਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀਆਂ 'ਰਹਾੳ' ਦੀਆਂ ਤਕਾਂ ਨੂੰ ਰਲਾ ਕੇ ਪੜ੍ਹੋ। ਫਿਰ

ਸਾਰੇ 'ਬੰਦਾਂ' ਨੂੰ ਇਕ ਦੂਜੇ ਸ਼ਬਦ ਵਿਚੋਂ ਲੈ ਕੇ। ਵੇਖੋ, ਕਿਤਨੀ ਸੁੰਦਰ ਸਾਂਝ ਹੈ। ਕਿਤਨੇ ਹੀ ਲਫ਼ਜ ਸਾਂਝੇ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੋਹਾਂ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨੂੰ ਪੜ੍ਹ ਕੇ ਕੋਈ ਸ਼ੱਕ ਨਹੀਂ ਰਹਿ ਜਾਂਦਾ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਬਾਬਾ ਫਰੀਦ ਜੀ ਦੀ ਇਕ ਪਾਸੀ ਤਸਵੀਰ ਦਾ ਦੂਜਾ ਪਾਸਾ

<sup>15.</sup> *ੳਕਤ*, ਪੰਨਾ 794.

<sup>16.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 729.

ਤਿਆਰ ਕਰਕੇ ਤਸਵੀਰ ਨੂੰ ਮੁਕੰਮਲ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਜੇ ਫਰੀਦ ਜੀ ਦਾ ਇਹ ਸ਼ਬਦ ਗਰ ਨਾਨਕ ਦੇਵ ਜੀ ਆਪਣੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨਾਲ ਸਾਂਭ ਕੇ ਨਾ ਰੱਖਦੇ ਤਾਂ ਫਿਰ ਇਹ ਨਹੀਂ ਹੋ ਸਕਦਾ ਸੀ ਕਿ ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਸ਼ਬਦ ਆਪੋ ਵਿਚ ਇਤਨੀ ਡੂੰਘੀ ਸਾਂਝ ਰੱਖ ਸਕਦੇ।"<sup>17</sup> *ਪੁਰਾਤਨ ਜਨਮ ਸਾਖੀ* ਵਿਚ ਲਿਖਿਆ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਕਈ ਦਿਨ ਸੇਖ ਫ਼ਰੀਦ ਦੀ ਗੱਦੀ ਤੇ ਬੈਠੇ ਸੇਖ ਇਬਰਾਹੀਮ ਕੋਲ ਰਹੇ। ਅਨੁਮਾਨ ਹੈ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਸੇਖ ਫ਼ਰੀਦ ਦੀ ਬਾਣੀ ਉਸ ਸਮੇਂ ਪਾਕ-ਪਟਨ ਤੋਂ ਇਕੱਤਰ ਕੀਤੀ ਹੋਵੇ। <sup>18</sup>

ਇਸੇ ਤਰ੍ਹਾਂ ਫਰੀਦ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਕੋਲ ਮੌਜੂਦ ਸੀ, ਜਿਸ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਫਰੀਦ ਜੀ ਦੇ ਸਲੋਕਾਂ ਤੇ ਟਿੱਪਣੀ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਆਪਣੇ ਸਲੋਕ ਲਿਖੇ ਹਨ। ਜਿਵੇਂ ਕਿ ਨਿਮਨ-ਲਿਖਤ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ :-

ਫਰੀਦਾ ਰਤੀ ਰਤ ਨ ਨਿਕਲੇ, ਜੇ ਤਨ ਚੀਰੇ ਕੋਇ। ਜੋ ਤਨ ਰਤੇ ਰਬ ਸਿਊ. ਤਿਨ ਤਨਿ ਰਤ ਨ ਹੋਇ ॥ ੫੧ ॥ $^{19}$ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਦਾ ਸਲੋਕ ਹੈ :

ਇਹ ਤਨ ਸਭੋ ਰਤ ਹੈ ਰਤ ਬਿਨ ਤਨ ਨ ਹੋਇ॥ ਜੋ ਸਹਿ ਰਤੇ ਆਪਣੇ ਤਿਤ ਤਨ ਲੋਭ ਰਤ ਨ ਹੋਇ॥ ਭੈ ਪਇਐ ਤਨ ਖੀਨ ਹੋਇ ਲੱਭ ਰਤ ਵਿਚੋ ਜਾਇ॥ ਜਿਓ ਬੈਸੰਤਰ ਧਾਤ ਸਧ ਹੋਇ ਤਿਓ ਹਰਿ ਕਾ ਭਓ ਦਰਮਤ ਮੈਲ ਗਵਾਇ॥ ਨਾਨਕ ਤੇ ਜਨ ਸੋਹਣੇ ਜਿ ਰਤੇ ਹਰਿ ਰੰਗ ਭਾਇ ॥ ੪੨ ॥<sup>20</sup>

1968 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਮੈੱ' ਆਪਣੀ ਪਸਤਕ '*ਜਨਮ ਸਾਖੀ ਪਰੰਪਰਾ*' ਦੀ ਤਿਆਰੀ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਪੁਰਾਣੀਆਂ ਯਾਦਗਾਰਾਂ ਤੇ ਪੁਰਾਤਨ ਗੁਰਦਵਾਰਿਆਂ ਦੀ ਭਾਲ ਵਿਚ ਭਰਮਣ ਕਰਦਾ ਬਨਾਰਸ ਪੁੱਜਾ। ਗੁਰਦਵਾਰਿਆਂ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰਕੇ ਮੈਂ ਕਬੀਰ ਚਰਾਹੇ ਜਾਣ ਦਾ ਇਰਾਦਾ ਕੀਤਾ। ਮੇਰਾ ਖਿਆਲ ਸੀ ਕਿ ਸ਼ਾਇਦ ਕੋਈ ਗਰ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਸਬੰਧੀ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਜਾਣਕਾਰੀ ਮਿਲੇਗੀ ਪਰ ਇਸ ਪੱਖੋ ਕੋਈ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਗੱਲ ਪਾਪਤ ਨਾ ਹੋਈ। ਇਹ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕਬੀਰ ਪੰਥੀਆਂ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਗਰਆਂ ਲਈ ਅਤੇ ਸਿੱਖਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਕਿੰਨਾਂ ਸਤਿਕਾਰ ਹੈ। ਕਬੀਰ ਚੁਰਾਹੇ ਵੱਡਾ ਸਾਰਾ ਵਲਗਨ ਹੈ, ਜਿਸ ਦੀ ਬਾਹਰਲੀ ਕੰਧ ਵਿਚਕਾਰ ਦਰਵਾਜਾ ਹੈ। ਦਰਵਾਜੇ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਬਰਾਂਡੇ ਵਿਚ ਕਬੀਰ ਪੰਥੀਆਂ ਦੇ ਮੌਜੂਦਾ ਮਹੰਤ ਬੈਠਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਮੈਂ ਦਰਵਾਜੇ ਅੰਦਰ ਵੜਿਆ ਤਾਂ ਕਬੀਰ ਪੰਥੀਆਂ ਦੇ ਮਹੰਤ ਮਧਰਾ ਕੱਦ, ਖੁੱਲ੍ਹੇ ਵਾਲ, ਜਿਸਮ ਭਰਵਾਂ, ਲੱਕ ਧੋਤੀ, ਮੈਨੰ ਵੇਖ ਕੇ ਮੇਰੇ ਵੱਲ ਭੱਜ ਪਏ। ਮੈਂ ਸਮਝਿਆ ਸ਼ਾਇਦ ਮੇਰਾ ਇਸ ਦਰਵਾਜੇ ਵਿਚੋਂ ਅੰਦਰ ਆੳਣਾ ਮਨ੍ਹਾਂ ਸੀ ਤੇ ਇਹ ਮੈਨੂੰ ਬਾਹਰ ਕੱਢਣ ਆ ਰਹੇ ਹਨ। ਮੈਂ ਕੁਝ ਸਹਿਮ ਜਿਹਾ ਗਿਆ।

<sup>17.</sup> ਪ੍ਰੋ. ਸਾਹਿਬ ਸਿੰਘ, *ਆਦਿ ਬੀੜ ਬਾਰੇ,* ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ, 1987, ਪੰਨਾ 98-99.

<sup>18.</sup> ਭਾਈ ਵੀਰ ਸਿੰਘ (ਸੰਪਾ.) *ਪੁਰਾਤਨ ਜਨਮ ਸਾਖੀ*, ਦਿੱਲੀ, 1999, ਪੰਨਾ 105-112.

<sup>19.</sup> मी बातु बीध माधिष्ठ।

<sup>20.</sup> *ੳਕਤ*।

ਪਰ ਜਦੋਂ ਮੇਰੇ ਨੇੜੇ ਆਏ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਬੜੇ ਜੋਸ਼ ਤੇ ਵਲਵਲੇ ਨਾਲ ਉੱਚੀ ਸਾਰੀ ਕਿਹਾ, "ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਮਹਾਨ," "ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਕੇ ਸਿੱਖ ਮਹਾਨ"। ਇਹ ਕਹਿੰਦੇ ਹੋਏ ਉਹ ਮੇਰੇ ਪੈਰੀਂ ਡਿੱਗ ਪਏ। ਇਕ ਮੇਰੇ ਤੋਂ ਬਹੁਤ ਵਡੇਰੀ ਉਮਰ ਦੇ ਵਿਅਕਤੀ ਵਲੋਂ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਕਰਨ ਤੇ ਮੈਂ ਦਿਲੋਂ ਸ਼ਰਮਸ਼ਾਰ ਸਾਂ ਕਿ ਮੈਂ ਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇ ਪੈਰਾਂ ਦੀ ਧੂੜ ਜੋਗਾ ਵੀ ਨਹੀਂ। ਖੈਰ ਮੈਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਪੈਰੀਂ ਹੱਥ ਲਾਇਆ। ਉਹ ਮੈਨੂੰ ਆਪਣੇ ਬੈਠਣ ਵਾਲੀ ਥਾਂ ਤੇ ਲੈ ਗਏ। ਮੈਂ, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਕਬੀਰ ਨਾਲ ਮੇਲ ਬਾਰੇ ਪੁੱਛਿਆ। ਉਹ ਇਹੋ ਕਹੀ ਜਾਣ, "ਵਾਹ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਤੂਨੇ ਕਮਾਲ ਕਰ ਦੀਆ, ਕਬੀਰ ਜੀ ਕੀ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਮੇਂ ਦਰਜ ਕਰ ਦੀ। ਧੰਨ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ।" ਡਾਕਟਰ ਮੋਹਨ ਸਿੰਘ ਦੀਵਾਨਾ, ਪੰਜਾਬ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ ਵਾਲੇ ਫਖ਼ਰ ਨਾਲ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ ਕਿ ਕਬੀਰ ਬਾਣੀ ਦਾ ਸਭ ਤੋਂ ਪੁਰਾਣਾ ਸੰਗ੍ਰਹਿ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਹੈ। ਬੀਜਕ ਬਹੁਤ ਪਿੱਛੋਂ ਬਣੀ ਹੈ। ਕਬੀਰ-ਪੰਥੀਆਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਪ੍ਰਤੀ ਅਤੇ ਸਿੱਖਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਬਹੁਤ ਆਦਰ ਤੇ ਸਤਿਕਾਰ ਹੈ।

ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੇ ਜਨਮ ਅਤੇ ਦਿਹਾਂਤ ਦੀਆਂ ਤਾਰੀਖਾਂ ਬਾਰੇ ਮੱਤਭੇਦ ਹਨ। ਕਬੀਰ-ਪੰਥੀ ਇਹ ਮੰਨਦੇ ਹਨ ਕਿ ਉਹ 120 ਸਾਲ ਜਿਉਂਦੇ ਰਹੇ। ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਮੱਤ ਹੈ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਜਨਮ 1398 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਤੇ ਦਿਹਾਂਤ 1518 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਹੋਇਆ। ਪਰ ਕੁਝ ਵਿਦਵਾਨ, ਜਿਵੇਂ ਹਜ਼ਾਰੀ ਪ੍ਰਸ਼ਾਦ ਦਿਵੇਦੀ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਦਿਹਾਂਤ 1448 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਮੰਨਦੇ ਹਨ। 21 ਜੇਕਰ ਅਸੀਂ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦਾ ਦਿਹਾਂਤ 1518 ਈਸਵੀ ਵਿਚ ਮੰਨੀਏ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ (1469-1539) ਦਾ ਮੇਲ ਕਬੀਰ ਜੀ ਨਾਲ ਸੰਭਵ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਸਰੀਰਕ ਤੌਰ ਤੇ ਮੇਲ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇ ਜਾਂ ਨਾ ਹੋਇਆ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ, ਤੇ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਆਪਸ ਵਿਚ ਬਹੁਤ ਮਿਲਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਤੋਂ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਕੋਲ ਮੌਜੂਦ ਸੀ। ਕਬੀਰ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚੋਂ ਕਈ ਤੁਕਾਂ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨਾਲ ਮਿਲਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਵੇਂ ਨਿਮਨ-ਲਿਖਤ ਤੁਕਾਂ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ :

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ :

ਮਨਜੀਤੈ ਜਗ ਜੀਤੁ ॥<sup>22</sup>

ਕਬੀਰ ਜੀ:

ਮਨ ਜੀਤੇ ਜਗ ਜੀਤੀਆ ॥<sup>23</sup>

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ :

ਅੰਤਰੂ ਮੈਲਾ ਤੀਰਥ ਭਰਮੀਜੈ ॥<sup>24</sup>

<sup>21.</sup> *ਇਨਸਾਈਕਲੋਪੀਡੀਆ ਆਫ਼ ਸਿੱਖਇਜ਼ਮ* (ਭਾਗ ਦੂਜਾ), ਪੰਨਾ 403.

<sup>22.</sup> *ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ*, ਪੰਨਾ 7.

<sup>23.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 1103.

**<sup>24</sup>**. *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 905.

#### 146 Perspectives On Guru Arjan Dev: Contribution And Martyrdom

ਕਬੀਰ ਜੀ:

ਅੰਤਰਿ ਮੈਲ ਜੇ ਤੀਰਥ ਨਾਵੈ  $\parallel^{25}$ 

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਜੀ:

ਗਾਵਹੁ ਗਾਵਹੁ ਕਾਮਣੀ ਬਿਬੇਕ ਬੀਚਾਰੁ ॥ ਹਮਰੇ ਗ੍ਰਿਹ ਆਇਆ ਜਗ ਜੀਵਨ ਭਤਾਰੁ ॥<sup>26</sup>

ਕਬੀਰ ਜੀ:

ਗਾਉ ਗਾਉ ਰੀ ਦੁਲਹਨੀ ਮੰਗਲ ਚਾਰਾ॥ ਮੇਰੇ ਗ੍ਰਿਹ ਆਏ ਰਾਜਾ ਰਾਮ ਭਤਾਰਾ॥ $^{27}$ 

ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ :

ਸਪਨੇ ਬਿੰਦ ਨ ਦੇਈ ਝਰਣਾ ॥<sup>28</sup>

ਕਬੀਰ ਜੀ:

ਸਪਨੇ ਬਿੰਦ ਨਾ ਦੇਈ ਝਰਨਾ ॥<sup>29</sup>

ਕਬੀਰ ਜੀ ਤੇ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ, ਜੋਗੀਆਂ ਨੂੰ ਛੂਛਾ-ਮਦ (ਸ਼ਰਾਬ) ਤਿਆਗਣ ਤੇ ਨਾਮ-ਰਸ ਪੀਣ ਦੇ ਉਪਦੇਸ਼ ਵਿਚ, ਇਹ ਸਾਂਝ ਵਿਚਾਰਯੋਗ ਹੈ :

ਕਬੀਰ ਜੀ:

ਕਾਇਆ ਕਲਾਲਨਿ ਲਾਹਨਿ ਮੇਲਉ, ਗੁਰ ਕਾ ਸਬਦ ਗੁੜੁ ਕੀਨ ਰੇ ॥ ਗੁੜੁ ਕਰਿ ਗਿਆਨੁ, ਧਿਆਨ ਕਰਿ ਮਹੂਆ, ਭਉ ਭਾਠੀ ਮਨ ਧਾਰਾ ॥<sup>30</sup> ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ :

ਗੁਤੁ ਕਰਿ ਗਿਆਨ, ਧਿਆਨੁ ਕਰਿ ਧਾਵੈ, ਕਰਿ ਕਰਣੀ ਕਸੁ ਪਾਈਐ  ${
m I}^{31}$  ਕਬੀਰ ਜੀ :

ਸੁਖ ਮਾਂਗਤ ਦੁਖੁ ਆਗੇ ਆਵੈ ॥ ਸੋ ਸੁਖ ਹਮਹੁ ਨਾ ਮਾਗਿਆ ਭਾਵੈ ॥<sup>32</sup> ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ :

ਸੁਖੁ ਮਾਂਗਤ ਦੁਖੁ ਆਗਲ ਹੋਇ॥<sup>33</sup>

ਇਸ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਤੋਂ ਇਕੱਠੀ ਹੋਣੀ ਆਰੰਭ ਹੋਈ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਪਹਿਲੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਬਾਣੀ

<sup>25.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 484.

<sup>26.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 351.

<sup>27.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 482.

<sup>28.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 953.

<sup>29.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 1160.

<sup>30.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 968-69.

<sup>31.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 360.

**<sup>32</sup>**. *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 330.

<sup>33.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ 222.

ਅਤੇ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਗੁਰ-ਗੱਦੀ ਦੇ ਨਾਲ ਪ੍ਰਾਪਤ ਹੋਈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅਖੀਰ ਤੇ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੀ ਮਹਿਮਾਂ ਵਿਚ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵੱਯੇ ਦਰਜ ਹਨ। ਭੱਟ ਦੇ ਅੱਖਰੀ ਅਰਥ ਹਨ ਉਸਤਤ ਪੜ੍ਹਨ ਵਾਲਾ ਕਵੀ, ਰਾਜਿਆਂ ਤੇ ਯੋਧਿਆਂ ਦਾ ਜੱਸ ਗਾਉਣ ਵਾਲਾ। ਭਾਈ ਕਾਨ੍ਹ ਸਿੰਘ ਅਨੁਸਾਰ ਇਸ ਦੇ ਅਰਥ ਵੇਦ-ਗਿਆਤਾ ਪੰਡਤ ਵੀ ਹਨ। ਇਬਟਸਨ ਦੇ ਕਥਨ ਅਨੁਸਾਰ ਭੱਟ ਬੰਸਾਵਲੀਆਂ ਦਾ ਰਿਕਾਰਡ ਰੱਖਣ ਵਿਚ ਮਾਹਿਰ ਸਨ। <sup>34</sup> ਇਕ ਰਵਾਇਤ ਅਨੁਸਾਰ ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਬ੍ਰਾਹਮਣਾਂ ਦੀ ਉਲਾਦ ਦੱਸਦੇ ਹਨ। ਰੋਜ਼ ਅਨੁਸਾਰ ਭੱਟ ਦੀ ਭੇਟ ਕਬਿੱਤ ਹੁੰਦੀ ਹੈ, ਭਾਵ ਉਹ ਕਵਿਤਾ ਦੁਆਰਾ ਉਸਤਤ ਕਰਦਾ ਹੈ। <sup>35</sup> ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਭੱਟ ਭਿੱਖਾ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਭਰਾ ਚੋਖਾ ਦੀ ਸੰਤਾਨ ਦੇ ਸਵੱਯੇ ਦਰਜ ਹਨ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨਾਂ ਨਿਮਨਲਿਖਤ ਹਨ:

ਮਥਰਾ, ਜਾਲਪ, ਬਲ, ਭਲ, ਹਰਬੰਸ, ਟਲ, ਸਲ, ਕਲਸਹਾਰ, ਕਲ, ਜਲ, ਨਲ, ਕੀਰਤ, ਦਾਸ, ਸਦਰੰਗ, ਭਿੱਖਾ, ਗਯੰਦ।

ਇਉਂ ਜਾਪਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਨੇ ਸਿੱਖਿਆ ਦੇਣ ਲਈ ਪਹਿਲਾਂ ਆਪ ਗੁਰ-ਮਹਿਮਾਂ ਵਿਚ ਸਵੱਯੇ ਲਿਖੇ, ਫੇਰ ਭੱਟਾਂ ਨੇ ਪੰਜਾਂ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਉਸਤਤ ਵਿਚ ਸਵੱਯੇ ਲਿਖੇ, ਜੋ *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਪ੍ਰਵਾਨ ਹੋਏ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਆਰੰਭ ਵਿਚ ਜਪੁਜੀ ਸਾਹਿਬ ਤੇ ਹੋਰ ਨਿੱਤਨੇਮ ਦੀਆਂ ਬਾਣੀਆਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਅਖੀਰ ਵਿਚ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵੱਯੇ ਤੇ ਫੁੱਟਕਲ ਬਾਣੀਆਂ ਤੋਂ ਬਗੈਰ ਬਾਕੀ ਸਾਰੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ 30 ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਵੰਡਿਆ। ਕੇਵਲ ਗੁਰੂ ਤੇਗ ਬਹਾਦਰ ਦੀ ਬਾਣੀ ਰਾਗ ਜੈਜੈਵੰਤੀ ਵਿਚ ਹੈ, ਜੋ ਪਿੱਛੋਂ ਸ਼ਾਮਿਲ ਕੀਤੀ ਗਈ। ਤੀਹ ਰਾਗਾਂ ਵਿਚ ਰਾਗ ਕਲਿਆਨ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਫਾਰਸੀ ਵਿਚ ਰਾਗ ਯਮਨ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਜਿਸ ਨੂੰ ਅਮੀਰ ਖੁਸਰੋ ਨੇ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ ਸੀ, ਸ਼ਾਮਿਲ ਹੈ। ਸਭ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਰਾਗ ਸ੍ਰੀ ਰਾਗ ਹੈ। ਰਾਗਾਂ ਦੇ ਨਾਵਾਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੈ :-

ਸ੍ਰੀ ਰਾਗ, ਰਾਗ ਮਾਝ, ਰਾਗ ਗਉੜੀ, ਰਾਗ ਆਸਾ, ਰਾਗ ਗੂਜਰੀ, ਰਾਗ ਦੇਵਗੰਧਾਰੀ, ਰਾਗ ਬਿਹਾਗੜਾ, ਰਾਗ ਵਡਹੰਸ, ਰਾਗ ਸੋਰਠ, ਰਾਗ ਧਨਾਸਰੀ, ਰਾਗ ਜੈਤਸਰੀ, ਰਾਗ ਟੋਡੀ, ਰਾਗ ਬੈਰਾੜੀ, ਰਾਗ ਤਿਲੰਗ, ਰਾਗ ਸੂਹੀ, ਰਾਗ ਬਿਲਾਵਲ, ਰਾਗ ਗੌਂਡ, ਰਾਗ ਰਾਮਕਲੀ, ਰਾਗ ਨਟ ਨਾਰਾਇਨ, ਰਾਗ ਮਾਲੀਗਉੜਾ, ਰਾਗ ਮਾਰੂ, ਰਾਗ ਤੁਖਾਰੀ, ਰਾਗ ਕੇਦਾਰਾ, ਰਾਗ ਭੈਰਉ, ਰਾਗ ਬਸੰਤ, ਰਾਗ ਸਾਰੰਗ, ਰਾਗ ਮਲਾਰ, ਰਾਗ ਕਾਨੜਾ, ਰਾਗ ਕਲਿਆਨ, ਰਾਗ ਪੁਭਾਤੀ।

ਹਰ ਇਕ ਰਾਗ ਵਿਚ ਕ੍ਰਮਵਾਰ ਸਿੱਖ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਫੇਰ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਬਾਣੀ ਤੋਂ ਆਰੰਭ ਹੁੰਦੀ ਹੈ ਅਤੇ ਭਗਤ ਬਾਣੀ ਕਬੀਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਬਾਣੀ ਤੋਂ। ਰਾਗਾਂ ਦੀਆਂ ਬਾਣੀਆਂ ਦੇ ਪਿੱਛੋਂ ਅਖੀਰਲੀਆਂ

<sup>34 .</sup>ਡੈਨਜਲ ਇਬਟਸਨ, *ਪੰਜਾਬ ਕਾਸਟਸ*, ਪੰਨਾ 231.

<sup>35.</sup> *ਗਲਾਸਰੀ ਆਫ਼ ਪੰਜਾਬ ਕਾਸਟਸ ਐਂਡ ਟਰਾਈਬਜ*, ਪੰਨਾ 100.

148 Perspectives On Guru Arjan Dev: Contribution And Martyrdom

ਬਾਣੀਆਂ ਦੀ ਤਰਤੀਬ ਇਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਹੈ :-

ਸਲੋਕ ਸਹਸਕ੍ਰਿਤੀ, ਗਾਥਾ, ਫੁਨਹੇ, ਚਉਬੋਲੇ, ਸਲੋਕ ਭਗਤ ਕਬੀਰ, ਸਲੋਕ ਸੇਖ ਫ਼ਰੀਦ, ਸਵੱਯੇ, ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਸਵੱਯੇ, ਸਲੋਕ ਵਾਰਾਂ ਤੇ ਵਧੀਕ, ਸਲੋਕ ਮਹਲਾ 9, ਮੁੰਦਾਵਣੀ, ਅਤੇ ਅਖੀਰ ਤੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦਾ ਸ਼ੁਕਰਾਨੇ ਦਾ ਸ਼ਬਦ :

ਸਲੋਕ ਮਹਲਾ ਪ ॥

ਤੇਰਾ ਕੀਤਾ ਜਾਤੋ ਨਾਹੀ ਮੈਨੋ ਜੋਗੁ ਕੀਤੋਈ ॥ ਮੈ ਨਿਰਗੁਣਿਆਰੇ ਕੋ ਗੁਣੁ ਨਾਹੀ ਆਪੇ ਤਰਸੁ ਪਇਓਈ ॥ ਤਰਸੁ ਪਇਆ ਮਿਹਰਾਮਤਿ ਹੋਈ ਸਤਿਗੁਰੁ ਸਜਣੁ ਮਿਲਿਆ ॥ ਨਾਨਕ ਨਾਮ ਮਿਲੈ ਤਾਂ ਜੀਵਾਂ ਤਨ ਮਨ ਬੀਵੈ ਹਰਿਆ ॥ ੧ ॥<sup>36</sup>

<sup>36.</sup> *ਉਕਤ*, ਪੰਨਾ, 1429.

### ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ : ਸੁਨੇਹਾ ਅਤੇ ਮਹੱਤਵ

ਡਾ. ਸੂਬਾ ਸਿੰਘੰ

ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਧਰਮ ਦਾ ਕੇਂਦਰੀ ਧੁਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਸ ਧਰਮ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਪੈਗੰਬਰਾਂ ਜਾਂ ਰਹਿਬਰਾਂ ਦੀਆਂ ਰੂਹਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਅਸਲ ਵਿਚ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਵਿਚਲੇ ਬਚਨ 'ਉਸ ਦੇਸ਼' ਦੀਆਂ ਗੱਲਾਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜੋ 'ਇਸ ਦੇਸ਼ ਦੀ ਬੋਲੀ, ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਤੇ ਕਲਾ ਦੇ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿੱਚ ਦੱਸੇ ਗਏ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਤੱਕ ਕਿਸੇ ਵੀ ਧਰਮ ਕੋਲ ਉਸ ਦਾ ਇਕ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥ ਮੌਜੂਦ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ, ਉਸ ਨੂੰ ਧਰਮ ਦੀ ਪਰਿਭਾਸ਼ਾ ਵਿਚ ਲਿਆਂਦਾ ਹੀ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਹਿੰਦੂ ਧਰਮ ਨਾਲ ਇਹੀ ਦੁਖਾਂਤ ਵਾਪਰਿਆ ਹੈ। ਇਕ ਕੇਂਦਰੀ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਅਣਹੋਂਦ ਕਰਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਇਕ ਧਰਮ ਵਾਲੇ ਚੌਖਣੇ ਵਿਚ ਰੱਖ ਕੇ ਨਹੀਂ ਵਿਚਾਰਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਹਿੰਦੂ ਧਰਮ ਕੋਲ ਭਾਵੇਂ ਵੇਦਾਂ-ਉਪਨਿਸ਼ਦਾਂ ਦਾ ਅਮੀਰ ਖਿਆਲ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਮੌਜੂਦ ਹੈ ਪਰ ਇਨ੍ਹਾਂ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਵਿਚਲੇ ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਇੱਕ ਲੜੀ ਵਿਚ ਪਰੋਇਆ ਨਹੀਂ ਜਾ ਸਕਦਾ।

ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਪੈਗੰਬਰਾਂ ਜਾਂ ਗੁਰੂਆਂ ਦੀ ਰੱਬ ਨਾਲ ਹੋਈ ਗੱਲਬਾਤ ਦੇ ਇਸ਼ਾਰੇ ਦਿੰਦੇ ਹਨ। ਸਾਰੇ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਦੈਵੀ-ਸੱਚ ਦਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਇਸ ਧਰਤੀ ਉੱਪਰ ਨਾਜ਼ਲ ਹੋਏ ਪੂਰਨ ਸੱਚ ਦਾ ਪ੍ਰਗਟਾਵਾ ਹਨ। ਸਾਮੀ ਅਤੇ ਵੈਦਿਕ ਪ੍ਰੰਪਰਾਵਾਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਕਲਾਵੇ ਵਿਚ ਆ ਕੇ ਪੂਰਨ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਪੰਜਵੇਂ ਜਾਮੇ ਦੌਰਾਨ ਸ੍ਰੀ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ ਦੀ ਧਰਤੀ ਤੇ ਵਾਪਰੇ ਇਸ ਰੱਬੀ ਕਾਰਨਾਮੇ (ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ) ਨੂੰ ਆਨੰਦ ਨਾਲ ਲਿਬਰੇਜ਼ ਅਸਚਰਜਤਾ ਨਾਲ ਹੀ ਸਮਝਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਧਰਮਾਂ ਦੇ ਸੰਸਥਾਪਤ (Practical forms) ਰੂਪਾਂ ਨੂੰ ਰਹਿਬਰਾਂ ਦੀ ਸੋਚ ਨੇ ਹੀ ਪੱਕਿਆਂ ਕਰਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਜੋ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਵਿਚ ਵਿਦਮਾਨ ਹੁੰਦੀ ਹੈ।

ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਪਾਦਨਾ ਇਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਵਾਪਰੀ ਇਲਾਹੀ ਕਰਾਮਾਤ ਹੈ ਜਿਸ ਦੇ ਅਰਥ ਅਸੀਂ ਅੱਜ ਤੱਕ ਨਹੀਂ ਜਾਣ ਸਕੇ। ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਜਾਣ ਵੀ ਨਾ ਸਕੀਏ, ਕਿਉਂਕਿ ਰੂਹਾਨੀ ਖੇੜੇ ਨੂੰ ਲਫ਼ਜਾਂ ਦੀਆਂ ਕੰਧਾਂ ਵਿਚ ਘੇਰਨਾ ਮੁਸ਼ਕਿਲ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਅਸੰਭਵ ਹੈ। ਇਕ ਕਾਰਣ ਇਹ ਵੀ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਅਰਥਾਂ

<sup>💌</sup> ਪ੍ਰਿੰਸੀਪਲ, ਸ਼ਹੀਦ ਸਿੱਖ ਮਿਸ਼ਨਰੀ ਕਾਲਜ, ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ।

ਨੂੰ ਨਿਸ਼ਚਿਤ ਕਰਨ ਲਈ ਭਾਵੇਂ ਕੁੱਝ ਵਿਆਕਰਣਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਯਤਨ ਕੀਤੇ ਹਨ ਪਰ ਵਿਆਕਰਣ ਰੱਬੀ ਸੱਚ ਦੇ ਹਾਣ ਦੀ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ ਬਲਕਿ ਉਸ ਤੋਂ ਬਹੁਤ ਛੋਟੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਅਰਥਾਂ ਨਾਲੋਂ ਅਹਿਸਾਸ ਦੇ ਜ਼ਿਆਦਾ ਨੇੜੇ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਆਤਮਾ ਦੀ ਸੰਵੇਦਨਸ਼ੀਲਤਾ ਹੀ ਇਸ ਦੇ ਰੂ-ਬਰੂ ਹੋ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਅਕਲਾਂ ਤੇ ਬੋਝ ਪਾ ਕੇ ਕੱਢੇ ਅਰਥ ਵੀ ਬੋਝਲ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਜੋ ਸੰਬੰਧਿਤ ਕੌਮ ਦੇ ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਤੇ ਕਲਾ ਨੂੰ ਪਾਲ ਨਹੀਂ ਸਕਦੇ, ਬੱਸ ਇੱਕ ਝੂਠਾ ਧਰਵਾਸ ਜ਼ਰੂਰ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਆਤਮਾ ਦਾ ਗਿਆਨ ਸਦਾ-ਬਹਾਰ ਬਾਗਾਂ ਵਰਗਾ ਹੈ ਜੋ ਥੱਕਿਆਂ-ਟੁੱਟਿਆਂ, ਭੁੱਲਿਆਂ-ਭਟਕਿਆਂ ਨੂੰ ਆਰਾਮ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਅਕਲ ਜਾਂ ਇਲਮ ਦੇ ਫੈਲਾਅ ਵਿਚੋਂ ਉਸ ਗਿਆਨ ਦਾ ਸੰਕੇਤ ਮਾਤਰ ਵੀ ਤਾਂ ਹੀ ਲੱਭ ਸਕਦੇ ਹਾਂ ਜੇ ਅਕਲ ਜਾਂ ਇਲਮ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਦੀ ਸ਼ਰਨ ਵਿਚ ਆਵੇ। ਇਥੇ ਮੈਂ ਪ੍ਰੋ. ਪੂਰਨ ਸਿੰਘ ਦਾ ਹਵਾਲਾ ਦੇਣਾ ਚਾਹਵਾਂਗਾ। ਉਹ ਲਿਖਦੇ ਹਨ, "ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀ ਬਾਣੀ ਦੇ ਆਸਰੇ ਹੀ ਸਭ ਵਿਹਾਰਕ ਖੇਡ ਹੈ। ਜਿੰਦ-ਜਾਨ ਵਾਲਾ ਕੋਈ ਐਸਾ ਫਕੀਰ ਨਹੀਂ, ਜੋ ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਰਾਜ ਦਾ ਕਾਇਲ ਨਾ ਹੋਵੇ, ਪਰ ਸਤਿਗੁਰਾਂ ਦੇ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਗੁਰਬਾਣੀ ਸਾਧਾਰਨ ਸਾਹਿਤ ਦਾ ਰੂਪ ਨਹੀਂ ਦਿਸਦੀ। ਸਾਡੀਆਂ ਨਾੜਾਂ ਅਤੇ ਦਿਲਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਪਵਿੱਤਰ ਖੂਨ ਚਲਦਾ ਹੈ। ਅਸੀਂ ਇਸ ਬਾਣੀ ਦੇ ਸਾਜੇ ਹੋਏ ਹਾਂ, ਇਹ ਸਾਡਾ ਕਰਤਾਰ ਹੈ।" ਭਗਤ ਕਬੀਰ ਵੀ ਫੁਰਮਾਉਂਦੇ ਹਨ,

"ਲੋਗੂ ਜਾਨੈ ਇਹ ਗੀਤੂ ਹੈ ਇਹ ਤਉ ਬ੍ਰਹਮੂ ਬੀਚਾਰੂ"।

ਬਾਹਰੀ ਨਜ਼ਰੀਏ ਤੋਂ ਵਾਚਿਆਂ, ਇਹ ਭਾਰਤ ਦੀ ਧਰਤੀ ਦਾ ਪੰਜ ਸਦੀਆਂ ਦਾ ਰੂਹਾਨੀ ਪ੍ਰਕਾਸ਼ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਇਸ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਰੱਬ ਵਲੋਂ ਕੀ ਸੁਨੇਹਾ ਮਿਲਿਆ ? ਜਾਂ ਇਸ ਪਵਿੱਤਰ ਬਾਣੀ ਨੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਕੀ ਤਬਦੀਲੀਆਂ ਲਿਆਂਦੀਆਂ ? ਜਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿਵੇਂ ਪ੍ਰਭਾਵਿਤ ਕੀਤਾ ? ਮੈੱ ਇਸ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰਾਂਗਾ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚੋਂ ਸਾਡੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਪੱਖਾਂ ਨੂੰ ਕੀ ਸੇਧ ਮਿਲਦੀ ਹੈ ? ਮੈਂ ਇਸ ਪ੍ਰਸੰਗ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਪੇਪਰ ਦੇ ਖਿਆਲ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੀ ਸਿਰਜਨਾ ਕੀਤੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਸੰਪੂਰਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਮਾਡਲ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਜੋ ਜੀਵਨ ਦੇ ਹਰ ਕੋਨੇ ਨੂੰ ਰੁਸ਼ਨਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਕੋਈ ਨਿੱਜੀ ਕਿਸਮ ਦੀ ਮੁਕਤੀ ਭਾਲਣ ਵਾਲਾ ਧਰਮ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਇਹ ਸਮੂਹ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਹੈ ਜਿਸ ਵਿਚ 'ਸੰਗਤ' ਦੀ ਪ੍ਰਧਾਨਤਾ ਹੈ। ਜੋਗੀਆਂ, ਸੰਨਿਆਸੀਆਂ ਦੀ ਭਗਤੀ ਨਿੱਜ ਆਧਾਰਿਤ ਹੈ। ਸਿੱਖ-ਬੰਦਗੀ ਨਿੱਜ ਨੂੰ ਤੋੜ ਕੇ ਸਮੂਹ ਨੂੰ ਕਲਾਵੇ ਵਿਚ ਲੈਂਦੀ ਹੈ। ਇਹ ਵੈਦਿਕ ਪ੍ਰੰਪਰਾ ਵਾਂਗ ਮਾਨਵੀ ਜੀਵਨ ਦੀ ਡੱਬਾਬੰਦੀ ਨਹੀਂ ਕਰਦੀ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਂ ਦੀ ਮੌਜੂਦਗੀ ਸਮੇਂ ਵੀ ਸਿੱਖ ਜੀਵਨ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਹੋਰ ਰਾਹਾਂ ਦਾ ਹਾਣੀ ਸਾਬਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ।

ਅੱਜ ਦੀ ਤੇਜ਼ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੌਰਾਨ ਦੁਨੀਆਂ ਸੰਸਾਰੀਕਰਣ ਜਾਂ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਏਕੀਕਰਣ (Globalisation) ਵੱਲ ਵਧ ਰਹੀ ਹੈ। ਉਸ ਵਿਚੋਂ ਵਿਭਿੰਨਤਾਵਾਂ ਅਤੇ ਵੰਨ-ਸੁਵੰਨਤਾ ਨੂੰ ਸਹਿਣ ਕਰਨ ਦੀ ਸ਼ਕਤੀ ਖਤਮ ਹੋ ਰਹੀ ਹੈ। ਅਮਰੀਕਾ ਦੇ ਫਲਸਤੀਨ, ਅਫ਼ਗਾਨਿਸਤਾਨ, ਇਰਾਕ, ਕੁਵੈਤ, ਇਰਾਨ ਤੇ ਵੀਅਤਨਾਮ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧ, ਭਾਰਤ ਦੀ

ਬਹ-ਗਿਣਤੀ ਦਾ ਇਥੋਂ ਦੀਆਂ ਘੱਟ ਗਿਣਤੀਆਂ ਪਤੀ ਦੇਖਣ ਵਿਚ ਆਇਆ ਫਿਰਕ ਤੇ ਨਫ਼ਰਤ ਭਰਿਆ ਰਵੱਈਆ ਇਨ੍ਹਾਂ ਗੱਲਾਂ ਨੂੰ ਤਸਦੀਕ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸੈਮੂਅਲ ਹਟਿੰਗਟਨ ਦਾ 'Clash of Civilisations' ਵੀ ਇਸੇ ਸੰਦਰਭ ਵਿਚ ਵਿਚਾਰਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ. ਪਰ *ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਕਦਰਤੀ ਕਾਨੰਨਾਂ ਤਹਿਤ ਆਏ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਸੱਭਿਆਚਾਰਾਂ ਤੇ ਖਿੱਤਿਆਂ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਮਹਾਪੂਰਸ਼ਾਂ ਦਾ ਗਿਆਨ ਇਸ ਨੂੰ ਇੱਕ ਨਿਵੇਕਲੀ ਦਿੱਖ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਵਡਿਆਈ ਦਨੀਆਂ ਦੇ ਕਿਸੇ ਵੀ ਹੋਰ ਧਰਮ-ਗੰਥ ਵਿਚ ਦੇਖਣ ਨੂੰ ਨਹੀਂ ਮਿਲਦੀ। ਸਾਡੇ ਕੁੱਝ ਵਿਦਵਾਨ *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਿਲ ਭਗਤਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਸਮਾਜਿਕ ਨਜ਼ਰੀਏ ਤੋਂ ਵੇਖਦੇ ਹੋਏ ਨੀਵੀਂਆਂ ਜਾਤਾਂ ਨੂੰ ਬਰਾਬਰੀ ਦੇਣ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਦਰਅਸਲ ਅਜਿਹਾ ਕੱਝ ਵੀ ਨਹੀਂ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਆਤਮਿਕ ਸੰਸਾਰ ਵਿਚ ਦਨਿਆਵੀ ਨਿਯਮ ਤੇ ਦਾਇਰੇ ਕੋਈ ਥਾਂ ਨਹੀਂ ਰੱਖਦੇ। ਗਰ ਸਾਹਿਬਾਨ ਨੂੰ ਜਿੱਥੇ ਵੀ ਰੱਬੀ ਗਿਆਨ ਦੇ ਕਿਣਕੇ ਦਿਖਾਈ ਦਿੱਤੇ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਇਕੱਠੇ ਕੀਤੇ। ਪੈਗੰਬਰ ਸੰਸਾਰਿਕ ਯਕਤੀਆਂ ਤੇ ਵਿਵਹਾਰਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਵਾਹ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ। ਦੈਵੀ ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀਆਂ ਦਾ ਕਾਨੰਨ ਹੀ ਵੱਖਰਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਜੇ ਕੁੱਝ ਸਮੇਂ ਲਈ ਉਪਰੋਕਤ ਵਿਚਾਰ ਨੂੰ ਮੰਨ ਵੀ ਲਿਆ ਜਾਵੇ ਤਾਂ ਉਸ ਸਮੇਂ ਹੋਰ ਵੀ ਮਹਾਂਪਰਸ਼ ਹੋਣਗੇ ਜਾਂ ਹੋ ਚੱਕੇ ਹੋਣਗੇ ਜੋ ਨੀਵੀਆਂ ਜਾਤਾਂ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਿਤ ਹੋਣ, ਉਹਨਾਂ ਦੀ ਬਾਣੀ *ਗਰ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਸ਼ਾਮਿਲ ਕਿਉਂ ਨਾ ਕੀਤੀ ਗਈ?

ਹੱਥੀਂ ਕੰਮ (ਕਿਰਤ) ਕਰਨਾ ਸਿੱਖ ਦੀ ਤਰਜ਼ੇ-ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਅਹਿਮ ਹਿੱਸਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਕਿਰਤ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਇਨਸਾਨ ਜਿਥੇ ਮਾਨਸਿਕ ਤੇ ਸਰੀਰਕ ਵਿਕਾਰਾਂ ਦੀ ਜਕੜ ਤੋਂ ਬਚਿਆ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ, ਉਥੇ ਨਾਲ ਹੀ ਉਹ ਰੱਬ ਦੇ ਦਰ ਉੱਪਰ ਵੀ ਖਰਾ ਸਿੱਧ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਇਨਸਾਨ ਉੱਤੇ ਇਹ ਫਰਜ਼ ਆਇਦ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਉਸ ਨੇ ਹੱਥੀਂ ਕਿਰਤ ਕਰਕੇ ਸਿਰਫ਼ ਆਪ ਹੀ ਨਹੀਂ ਖਾਣਾ ਬਲਕਿ ਲੋੜਵੰਦ ਦੀ ਵੀ ਮਦਦ ਕਰਨੀ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਵਿਚ ਦਸਵੰਧ ਦਾ ਵੀ ਵੱਡਾ ਮਹੱਤਵ ਹੈ। ਹੋਰਾਂ ਦੀ ਕਮਾਈ ਤੇ ਪਲ ਕੇ ਧਾਰਮਿਕ ਕਹਾਉਣ ਵਾਲਿਆਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ "ਮਖੱਟੂ" ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਜਦੋਂ ਸਿਮਰਨ ਦੇ ਨਾਲ ਸੱਚੀ ਕਿਰਤ ਜੁੜਦੀ ਹੈ ਤਾਂ ਸੱਚਾ ਗਿਆਨ ਪੈਦਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਤੇ ਨਵੇਂ ਸਮਾਜ ਦੀ ਘਾੜਤ ਘੜੀ ਜਾਣੀ ਸ਼ੁਰੂ ਹੋ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਦੇ ਆਰਥਿਕ ਸੰਕਲਪ ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਮਾਜਵਾਦ ਅਤੇ ਪੂੰਜੀਵਾਦ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਵਿਵਹਾਰਕ ਹਨ। ਗੁਰੂ-ਘਰ ਵਿਚ ਪੂੰਜੀ ਦਾ ਵੀ ਵਿਸਮਾਦੀਕਰਨ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਸਿੱਖ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਅਤੇ ਉਹਨਾਂ ਦੇ ਸਿੱਖ ਹੱਥਾਂ ਦੀ ਮਿਹਨਤ ਕਰਕੇ ਆਪਣਾ ਘਰ-ਬਾਰ ਚਲਾਉਂਦੇ ਸਨ। ਭਾਈ ਲਾਲੋਂ ਜੀ ਅੱਜ ਦੇ ਬਹੁਤੇ ਡੇਰੇਦਾਰ ਬਾਬਿਆਂ ਅਤੇ ਅਮੀਰ ਸਮਾਜ ਸੁਧਾਰਕਾਂ ਨਾਲੋਂ ਕਿਤੇ ਮਹਾਨ ਆਤਮਾ ਸਨ।

ਅੱਜ ਵਿਗਿਆਨ ਦੇ ਯੁੱਗ ਵਿਚ ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੇ ਕੰਮ-ਧੰਦੇ ਈਜ਼ਾਦ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ ਜਾਂ ਧਾਰਨ ਕੀਤੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਨ, ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਕਿਰਤ ਕਰਨ ਵਾਲਾ ਸੱਭਿਆਚਾਰ ਬਿਲਕੁੱਲ ਹੀ ਗਾਇਬ ਹੈ। ਉਹ ਸਿਰਫ਼ ਜਨ-ਸਾਧਾਰਨ ਦੀ ਲੁੱਟ ਦਾ ਇੱਕ ਸਾਧਨ ਬਣ ਰਹੇ ਹਨ। ਪੰਜਾਬ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਵਿਦੇਸ਼ਾਂ ਵੱਲ ਦੌੜ ਤੇ ਨਸ਼ਿਆਂ ਵਰਗੀਆਂ ਅਲਾਮਤਾਂ, ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੇ ਕਿਰਤ ਕਰਨ ਦੇ ਸਿਧਾਂਤ ਵੱਲ ਪਿੱਠ ਦੇਣ ਕਰਕੇ ਹੀ ਪੈਦਾ ਹੋਈਆਂ ਹਨ। ਕਿਰਤੀ ਇਨਸਾਨ ਸਬਰ-ਸੰਤੇਖ ਵਾਲਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਕਰਕੇ ਉਹ ਪਦਾਰਥਵਾਦ ਦੀ ਦੌੜ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦਾ। ਬਹੁਤਾ ਇਕੱਠਾ ਕਰਨ ਦੀ ਇੱਛਾ ਹੀ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਪੈਸੇ ਦਾ ਗੁਲਾਮ ਬਣਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਫਿਰ ਜਜ਼ਬਿਆਂ ਤੇ ਰਿਸ਼ਤਿਆਂ ਦੀ ਪ੍ਰਵਾਹ ਨਹੀਂ ਰਹਿੰਦੀ। ਲੰਗਰ-ਪ੍ਰਥਾ ਵੀ ਸਿੱਖ ਆਰਥਿਕਤਾ ਦਾ ਹੀ ਗੁਣ ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀਆਂ ਸਿੱਖਿਆਵਾਂ ਮੁਤਾਬਿਕ ਆਪਾ ਢਾਲਣ ਵਾਲਾ ਇਨਸਾਨ ਜਿੱਥੇ ਅਧਿਆਤਮਕ ਪੱਧਰ ਤੇ ਜਾਗਿਆ ਹੋਇਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਉਥੇ ਉਹ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੇ ਪੱਧਰ ਤੇ ਵੀ ਬਾਜ਼ ਨਿਗ੍ਹਾ ਰੱਖਦਾ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਮੁਤਾਬਿਕ ਅਜਿਹਾ ਹੋ ਹੀ ਨਹੀਂ ਸਕਦਾ ਕਿ ਧਾਰਮਿਕ ਪੁਰਸ਼ ਭਗਤੀ ਕਰਨ, ਪਰ ਆਮ ਜਨ–ਸਾਧਾਰਣ ਹਾਕਮਾਂ ਹੱਥੋਂ ਦੁੱਖ ਸਹਿ ਰਿਹਾ ਹੋਵੇ।

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੀ ਸੋਚ ਅਨੁਸਾਰ ਮਨੁੱਖ ਧਰਤੀ ਉੱਪਰ ਅਜ਼ਾਦ ਰੂਪ ਨਾਲ ਪੈਦਾ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਉਸ ਉਪਰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਪਾਬੰਦੀਆਂ ਲਾਉਣੀਆਂ ਰੱਬੀ ਹੁਕਮ ਦੀ ਉਲੰਘਣਾ ਕਰਨ ਵਰਗਾ ਹੈ। ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਛਕਾਉਣ ਵੇਲੇ ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਕਿ ਅੱਜ ਤੋਂ ਤੇਰਾ ਧਰਮ ਨਾਸ਼, ਕਰਮ ਨਾਸ਼, ਭਰਮ ਨਾਸ਼ ਅਤੇ ਕਲ ਨਾਸ਼, ਸਿੱਖ ਨੂੰ ਬੰਧਨਾਂ ਤੋਂ ਪਾਰ ਆਜ਼ਾਦ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਜਿਉਣ ਦਾ ਬਲ ਬਖਸ਼ਦਾ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਮਨੁੱਖ ਦੀ ਗਲਾਮੀ ਕਰੇ, ਇਹ ਠੀਕ ਨਹੀਂ। ਤਾਕਤਵਰ ਕੌਮਾਂ ਨੂੰ ਕੋਈ ਹੱਕ ਨਹੀਂ ਕਿ ਉਹ ਕਮਜ਼ੋਰ ਕੌਮਾਂ ਤੇ ਰਾਜ ਕਰਨ ਜਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗਲਾਮ ਬਨਾਉਣ, ਬਲਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਫ਼ਰਜ਼ ਬਣਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੇ ਬਰਾਬਰ ਲਿਆਉਣ ਲਈ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਮਦਦ ਕਰਨ। *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* "ਨਾ ਡਰੋ ਤੇ ਨਾ ਡਰਾਓ" ਦੇ ਅਮਲ ਨੂੰ ਪ੍ਰਤੱਖ ਕਰਨਾ ਚਾਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਿੱਖ ਪੰਥ ਨੂੰ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਫੌਜ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜੋ ਧਰਤੀ ਉੱਪਰ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦਾ ਰਾਜ ਸਥਾਪਿਤ ਕਰਨ ਲਈ ਅਜ਼ਾਦ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪੈਦਾ ਹੋਈ ਹੈ। ਮਨੁੱਖ ਸਿਰਫ਼ ਤੇ ਸਿਰਫ਼ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਅੱਗੇ ਹੀ ਜਵਾਬਦੇਹ ਹੈ ਨਾ ਕਿ ਦੁਨਿਆਵੀ ਹਾਕਮਾਂ ਅੱਗੇ। ਇਨਸਾਨ ਨੂੰ ਹਕੂਮਤਾਂ ਦੇ ਡਰ ਅੱਗੇ ਝਕਣਾ ਨਹੀਂ ਚਾਹੀਦਾ ਬਲਕਿ ਹਾਕਮਾਂ ਦੀਆਂ ਵਧੀਕੀਆਂ ਦਾ ਜਵਾਬ ਦੇਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ। ਰੱਬ ਤੋਂ ਡਰਨ ਵਾਲੇ ਇਨਸਾਨ ਨੂੰ ਬਾਦਸ਼ਾਹੀਆਂ ਡਰਾ ਨਹੀਂ ਸਕਦੀਆਂ। ਰੱਬ ਅੱਗੇ ਝਕਣ ਵਾਲੇ ਸਿਰ ਦਨਿਆਵੀ ਬਾਦਸਾਹਾਂ ਅੱਗੇ ਨਹੀਂ ਝਕ ਸਕਦੇ. ਇਹ ਸਿਰਫ਼ ਕੱਟ ਸਕਦੇ ਹਨ, ਆਪਣੇ ਅਕੀਦੇ ਅਤੇ ਸਿਦਕ ਲਈ। ਜੇ ਸਮਾਜ ਵਿਚ ਭ੍ਰਿਸ਼ਟਾਚਾਰ, ਬੇਈਮਾਨੀ ਤੇ ਜਲਮ ਦਾ ਬੋਲ-ਬਾਲਾ ਹੈ ਤਾਂ ਸਿੱਖ ਦਾ ਫਰਜ਼ ਬਣਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਰੱਧ ਲੜੇ। *ਸ੍ਰੀ ਗਰ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਰਾਜੇ ਦੇ ਗਣਾਂ ਬਾਰੇ ਦੱਸਦਿਆਂ ਉਸ ਨੂੰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਿਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ ਤੇ ਉਸ ਦੇ ਆਦਰਸ਼ਕ ਕੰਮਾਂ ਬਾਰੇ ਵੀ ਵਿਸਥਾਰ ਸਹਿਤ ਚਰਚਾ ਕੀਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਫਲਸਫੇ ਤੋਂ ਮਿਲੀ ਇਹ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਪ੍ਰੇਰਨਾ ਹੀ ਸੀ ਕਿ ਸਿੱਖਾਂ ਨੇ ਇੱਕ ਵਿਸ਼ਾਲ ਰਾਜ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ। ਇਹ ਰਾਜ ਧਾਰਮਿਕ ਜਜ਼ਬੇ ਤਹਿਤ ਹੀ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਸੀ। ਅੱਜ ਤੱਕ ਦਾ ਸਿੱਖ ਇਤਿਹਾਸ

ਇਸ ਗੱਲ ਦੀ ਵੀ ਗਵਾਹੀ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਸਿੱਖ ਦੀ ਰਾਜਨੀਤਿਕ ਜੰਗ ਕਿਸੇ ਦੁਨਿਆਵੀ ਨਫੇ-ਨੁਕਸਾਨ ਲਈ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ "ਹਲੇਮੀ ਰਾਜ" ਦੀ ਸਥਾਪਨਾ ਵੱਲ ਯਤਨ ਹੈ, ਜਿੱਥੇ ਹਰ ਪੁਰਖ ਅਜ਼ਾਦੀ ਤੇ ਅਣਖ ਭਰਪੂਰ ਜੀਵਨ ਜਿਉਂ ਸਕੇ।

ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਪੁਮਾਤਮਾ ਦੀ ਪਾਪਤੀ ਲਈ ਭਾਰਤੀ ਅਧਿਆਤਮਵਾਦ ਅਨੁਸਾਰ ਜੰਗਲਾਂ ਵਿਚ ਜਾ ਕੇ ਤਪ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਆਸ਼ਰਮ ਧਰਮ ਤੇ ਸਖ਼ਤੀ ਨਾਲ ਪਹਿਰਾ ਦਿੱਤਾ ਜਾਂਦਾ ਸੀ। ਇਸ ਦਨੀਆਂ ਨੂੰ ਜ਼ਹਿਰ ਸਮਝਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਗ਼ਲਤਾਨ ਹੋ ਕੇ ਮਨੁੱਖ ਪੁਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਭੁੱਲ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪਰ *ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਨੇ ਪੁਚੱਲਿਤ ਵਿਚਾਰਾਂ ਦੇ ਉਲਟ ਜਾ ਕੇ ਨਵਾਂ ਵਿਚਾਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਸੰਸਾਰ ਪੁਮਾਤਮਾ ਦੇ ਰਹਿਣ ਦੀ ਥਾਂ ਹੈ। ਰੱਬ ਇਸ ਵਿਚ ਹੀ ਨਿਵਾਸ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਨਸਾਨ ਇਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਸਚਿਆਰ ਜੀਵਨ ਜਿਉਂ ਕੇ ਪੁਮਾਤਮਾ ਨੂੰ ਪਾ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਗੱਲ ਨੂੰ ਸਮਝਾਉਣ ਲਈ ਕਮਲ ਦੀ ਉਦਾਹਰਣ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ਹੈ. ਜੋ ਚਿੱਕੜ ਵਿਚ ਰਹਿੰਦਿਆਂ ਪਰੀ ਖ਼ਬਸਰਤੀ ਨਾਲ ਖਿੜਦਾ ਹੈ. ਪਰ ਖਦ ਚਿੱਕੜ ਤੋਂ ਨਿਰਲੇਪ ਵੀ ਰਹਿੰਦਾ ਹੈ। ਗੁਹਿਸਤ ਧਰਮ ਨੂੰ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਥਾਂ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਹੋਰ ਤਾਂ ਹੋਰ ਵਾਹਿਗਰ ਨੂੰ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡਾ ਗਹਿਸਤੀ ਪਵਾਨਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਹ ਸਾਰੀ ਕਾਇਨਾਤ ਉਸ ਪਰਮ-ਪਿਤਾ ਪੁਮਾਤਮਾ ਦਾ ਹੀ ਪਗਟਾਵਾ ਹੈ। *ਗਰ ਗੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਧਰਤੀ ਦੇ ਸਹੱਪਣ ਨੂੰ ਨਿਰੋਲ ਵਾਸ਼ਨਾਵਾਂ ਕਹਿ ਕੇ ਨਹੀਂ ਨਕਾਰਿਆ ਗਿਆ ਸਗੋਂ ਇਨ੍ਹਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਵਾਧ ਉਪਭੋਗਤਾਵਾਦੀ ਦਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਹੀ ਮਨੁੱਖ ਅੰਦਰ ਪਈਆਂ ਮਨਮਖੀ ਬਿਰਤੀਆਂ ਨੂੰ ਜਗਾਉਂਦਾ ਹੈ, ਜਿਸ ਬਾਰੇ ਗਰ ਸਾਹਿਬਾਨ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ. "ਹੇ ਮਨੱਖ! ਤੋਂ ਇਨਾਂ ਸੰਸਾਰੀ ਰਸਾਂ ਵਿਚ ਕਿਉਂ ਖਚਤ ਹੋਇਆ ਪਿਆ ਏ. ਇਹ ਤਾਂ ਬਾਗ ਵਿਚ ਖਿੜੇ ਹੋਏ ਫੱਲ ਹਨ ਜੋ ਬਹਾਰ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਮਰਝਾ ਜਾਣਗੇ।"

ਜਿੱਖੀ ਵਿਚ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਦੀ ਹੋਂਦ ਦਾ ਅਹਿਸਾਸ ਕਰਾਉਣ ਲਈ ਕੁਦਰਤ ਇੱਕ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਸਾਧਨ ਬਣਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਵਿਚਲੀ ਵੰਨ-ਸੁਵੰਨਤਾ ਮਨੁੱਖ ਨੂੰ ਇਸ ਸੰਸਾਰ ਤੋਂ ਪਰ੍ਹੇ, ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਸ਼ਕਤੀ ਵੱਲ ਵੀ ਇਸ਼ਾਰਾ ਕਰਦੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਇਸ ਨੂੰ ਉਸਾੜਿਆ ਹੈ। ਕਾਇਨਾਤ ਦਾ ਕਣ-ਕਣ ਪ੍ਰਮਾਤਮਾ ਨੇ ਖੁਦ ਪੈਦਾ ਕੀਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਸਾਰੀ ਕੁਦਰਤ ਉਸ ਦੀ ਇੱਛਾ ਅਨੁਸਾਰ ਹੀ ਕੰਮ ਕਰ ਰਹੀ ਹੈ। ਇਸ ਇੱਛਾ ਨੂੰ ਹੁਕਮ ਕਿਹਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਖੁਦ ਆਪਣੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦੌਰਾਨ ਕਈ ਥਾਵਾਂ 'ਤੇ ਬਾਗ਼ ਲਗਵਾਏ ਜੋ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕੁਦਰਤ ਪ੍ਰਤੀ ਖਿੱਚ ਦੇ ਪ੍ਰਤੀਕ ਹਨ। ਅੱਜ ਮਨੁੱਖ ਕੁਦਰਤੀ ਸੋਮਿਆਂ ਨੂੰ ਤਬਾਹ ਕਰਨ ਤੇ ਤੁਲਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਵਰਗੀ ਪੌਣ, ਪਿਤਾ ਸਮਾਨ ਪਾਣੀ, ਮਾਂ ਸਮਾਨ ਧਰਤੀ, ਤੇ ਹੋਰ ਸਾਰਾ ਕੁਦਰਤੀ ਖ਼ਜਾਨਾ, ਜੋ ਵਾਹਿਗੁਰੂ ਨੇ ਬੰਦੇ ਨੂੰ ਬਖ਼ਸ਼ਿਆ, ਪ੍ਰਦੂਸ਼ਿਤ ਹੁੰਦਾ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਸਾਇੰਸ ਦੀ ਤਰੱਕੀ ਨੇ ਇਨਸਾਨ ਦਾ ਕੁਦਰਤ ਨਾਲੋਂ ਮੋਹ ਭੰਗ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਉਹ ਕਿਸੇ ਖੁੱਲ੍ਹੀ ਥਾਂ, ਦਰਖਤ ਹੇਠ ਬੈਠਣ ਦੀ ਬਜਾਇ ਏ.ਸੀ. ਕਮਰੇ ਵਿਚ ਬੈਠ ਕੇ ਵਧੇਰੇ ਖੁਸ਼ ਹੈ। ਉਹ ਨਿੱਜੀ ਮੁਫ਼ਾਦ ਲਈ ਹਰ ਚੀਜ਼ ਨੂੰ ਵਰਤ ਸਕਦਾ ਹੈ। ਅਜਿਹਾ ਕਰਕੇ ਉਹ ਕੁਦਰਤ ਪ੍ਰਤੀ ਆਪਣੀ ਸੰਵੇਦਨਸ਼ੀਲਤਾ ਤਾਂ ਕਮਜ਼ੋਰ ਕਰ ਹੀ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਨਾਲ

ਹੀ ਮਾਨਸਿਕ ਤੇ ਸਰੀਰਕ ਵਿਗਾੜ ਵੀ ਪੈਦਾ ਕਰੀ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ, ਜੋ ਆਉਣ ਵਾਲੀਆਂ ਨਸਲਾਂ ਲਈ ਵਧੇਰੇ ਘਾਤਕ ਹੋਵੇਗਾ। ਪਹਿਲਾਂ ਇਨਸਾਨ ਕੁਦਰਤ ਦੀਆਂ ਰੰਗੀਨੀਆਂ ਤੋਂ ਆਤਮਿਕ ਹੁਲਾਸ ਤੇ ਆਨੰਦ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਦਾ ਸੀ ਪਰ ਹੁਣ ਇਕ ਨਿਰਜੀਵ ਚੀਜ਼ ਵਾਂਗ ਇਸ ਨਾਲ ਵਿਵਹਾਰ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਸ੍ਰੀ ਆਨੰਦਪੁਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਕੁਦਰਤੀ ਸੁੰਦਰਤਾ ਨੂੰ ਤਬਾਹ ਕਰਕੇ ਉੱਥੇ ਵੱਡੇ-ਵੱਡੇ ਮਿਊਜ਼ੀਅਮ ਬਣਾਉਣ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਵੀ ਢੰਗ ਨਾਲ ਜਾਇਜ਼ ਨਹੀਂ ਠਹਿਰਾਇਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਦੂਜੇ ਲਫਜ਼ਾਂ ਵਿਚ ਕਿਹਾ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਗੱਲ ਸਿੱਖ ਪ੍ਰਸੰਗ ਦੀ ਅਨੁਸਾਰੀ ਨਹੀਂ ਹੈ। ਰੀਟਾ, ਸੁਨਾਮੀ ਤੇ ਭੁਚਾਲ ਵਰਗੀਆਂ ਕੁਦਰਤੀ ਆਫ਼ਤਾਂ ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਹੀ ਵਾਪਰ ਰਹੀਆਂ ਹਨ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਇਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਸੁਖੀ ਜੀਵਨ ਲਈ ਕੁਦਰਤ ਨਾਲ ਇੱਕਸੁਰਤਾ ਦਾ ਸਬਕ ਪੜ੍ਹਾਉਂਦੇ ਹਨ। ਨਿਰੋਲ ਪਦਾਰਥਕ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਕੋਣ ਕਰਕੇ ਸਦਾਚਾਰਕ ਤੇ ਭਾਈਚਾਰਕ ਕਦਰਾਂ-ਕੀਮਤਾਂ ਵਿਚ ਗਿਰਾਵਟ ਆ ਰਹੀ ਹੈ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਵਿਚ ਕਈ ਥਾਂਵਾਂ ਤੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਸਾਨੂੰ ਕੁਦਰਤ ਨਾਲ ਸੰਵਾਦ ਰਚਾਉਂਦੇ ਨਜ਼ਰ ਆਉਂਦੇ ਹਨ।

ਅਸੀਂ ਪਹਿਲਾਂ ਵੀ ਗੱਲ ਕਰ ਚੁੱਕੇ ਹਾਂ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦਾ ਮੁਤਬਰਕ ਸੁਨੇਹਾ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਇਕ ਸੰਪਰਨ ਜੀਵਨ-ਮਾਡਲ ਦੀ ਸਿਰਜਣਾ ਕਰਦਾ ਹੈ ਜਿਸ ਨੂੰ 'ਗਰਮਤਿ ਗਾਡੀ ਰਾਹ' ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਇਹ ਮਾਨਵੀ ਜੀਵਨ ਦੇ ਹਰ ਪਹਿਲ ਨੂੰ ਸੰਬੋਧਿਤ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸ਼ਖਸ਼ੀਅਤਾਂ ਨੇ ਧਰਤੀ ਦੇ ਜੀਵਨ ਦੇ ਹਰ ਪੱਖ ਤੇ ਆਪਣੇ ਵਿਚਾਰ ਪ੍ਰਗਟਾਏ ਹਨ ਜਿਹੜੇ ਖਾਲਸੇ ਦੀ ਬਾਹਰੀ ਦਿੱਖ ਵਾਂਗ ਹੀ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਪ੍ਰੰਪਰਾਗਤ ਢਾਂਚਿਆਂ ਨਾਲੋਂ ਵਧੇਰੇ ਵਿਲੱਖਣ ਤੇ ਸਿਰਜਣਾਤਮਕ ਹਨ। ਜਿਸ ਪਹਿਲੂ ਵੱਲ ਵਿਦਵਾਨਾਂ ਦਾ ਅਜੇ ਤੱਕ ਬਹੁਤ ਘੱਟ ਧਿਆਨ ਗਿਆ ਹੈ, ਉਹ ਹੈ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬਾਨ ਦੁਆਰਾ ਖੜ੍ਹਾ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਵਿੱਦਿਅਕ ਢਾਂਚਾ। ਤਾਲੀਮ ਮਨੱਖੀ ਮਨ ਤੇ ਆਤਮਾ ਲਈ ਚਾਨਣ ਵਰਗੀ ਹੈ ਜਿਸ ਦੀ ਰੌਸ਼ਨੀ ਵਿਚ ਆਦਮੀ ਨੇ ਧਰਤੀ ਤੇ ਆਪਣੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਦਾ ਸਫ਼ਰ ਤੈਅ ਕਰਨਾ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਨੂੰ ਮਨੁੱਖ ਦਾ 'ਤੀਜਾ ਨੇਤਰ' ਵੀ ਕਿਹਾ ਗਿਆ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਸਿਰਫ਼ ਦਿਸ-ਹੱਦੇ ਤੱਕ ਸੀਮਤ ਨਹੀਂ, ਇਸ ਤੋਂ ਪਰ੍ਹੇ ਵੀ ਕੁੱਝ ਹੈ। ਉਸ ਨੂੰ ਦੇਖਣ / ਸਮਝਣ / ਮਹਿਸਸ ਕਰਨ ਲਈ ਗਿਆਨ ਦੀ ਲੋੜ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਵਿੱਦਿਅਕ ਖੇਤਰ ਵਿਚ *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਇਹ ਸੁਨੇਹਾ ਦਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਗਿਆਨ ਮਨੁੱਖੀ ਆਤਮਾ ਤੇ ਜੀਵਨ ਨੂੰ ਸ਼ਿੰਗਾਰਨ ਲਈ ਹੈ, ਸੁਚੱਜੀ ਜੀਵਨ ਜਾਂਚ ਲਈ ਹੈ, ਨਾ ਕਿ ਪਦਾਰਥਕ ਪੱਖੋਂ ਨਿਰੇ-ਪਰੇ ਖਸ਼ਹਾਲ ਹੋਣ ਦਾ ਸਾਧਨ। ਅੱਜ ਦਾ ਪਚੱਲਿਤ ਵਿੱਦਿਅਕ ਢਾਂਚਾ ਮਾਇਕ ਖੁਸ਼ਹਾਲੀ ਤਾਂ ਪੈਦਾ ਕਰ ਰਿਹਾ ਹੈ ਪਰ ਇਨਸਾਨ ਨੂੰ ਆਤਮਕ ਪੱਖੋਂ ਬੰਜਰ ਜਮੀਨ ਵਰਗਾ ਬਣਾ ਰਿਹਾ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਮੁੱਖ ਮਕਸਦ ਚੰਗੇ ਅਧਿਆਪਕ, ਇੰਜੀਨੀਅਰ, ਵਿਗਿਆਨੀ ਆਦਿ ਪੈਦਾ ਕਰਨਾ ਹੀ ਹੈ। ਬੰਦਾ ਨਿਰਾ-ਪਰਾ ਸਰੀਰਕ ਲੋੜਾਂ ਦੇ ਸਹਾਰੇ ਨਹੀਂ ਜਿਉਂਦਾ, ਉਸ ਵਿਚ ਆਤਮਿਕ ਭੁੱਖ ਵੀ ਹੈ, ਪਰ ਅਜੋਕੀ ਵਿੱਦਿਆ ਅਜਿਹੀ ਖਰਾਕ ਦੇਣੋਂ ਅਸਮਰੱਥ ਹੁੰਦੀ ਜਾਪਦੀ ਹੈ। ਆਧੁਨਿਕ ਵਿੱਦਿਆ ਦੀ ਸਭ ਤੋਂ ਵੱਡੀ ਤਰਾਸਦੀ ਇਹ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਇਕ ਸਨਅਤ ਵਾਂਗ ਵਿਕਾਸ ਕਰ ਰਹੀ ਹੈ. ਪਰ ਸਿੱਖ

ਗੁਰੂਆਂ ਨੇ ਇਸ ਨੂੰ ਸੇਵਾ ਵਾਂਗ ਸਤਿਕਾਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ ਅਤੇ ਕਿਹਾ ਹੈ ਕਿ "ਜੋ ਵਿਅਕਤੀ ਪੈਸੇ ਲਈ ਵਿੱਦਿਆ ਦਾ ਵਪਾਰ ਕਰਦਾ ਹੈ ਉਸ ਦਾ ਜੀਵਨ ਹੀ ਬਿਰਬਾ ਹੈ।" ਗੁਰਮਤਿ ਵਿਚ ਵਿੱਦਿਆ ਨਾਲ ਪਰਉਪਕਾਰ ਦਾ ਜੁੜਨਾ ਲਾਜ਼ਮੀ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਅੱਜ ਦੀ ਪੜ੍ਹਾਈ ਨਿਰੋਲ ਨੌਕਰੀ ਪ੍ਰਾਪਤੀ ਲਈ ਯਤਨ ਹੈ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਸਾਡੇ ਸਕੂਲ, ਕਾਲਜ ਅਤੇ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀਆਂ ਕਮਾਈ ਦੇ ਸਾਧਨ ਬਣ ਕੇ ਰਹਿ ਗਈਆਂ ਹਨ। ਕਾਬਿਲ ਇਨਸਾਨਾਂ ਦੀ ਧਰਤੀ ਨੂੰ ਉਡੀਕ ਹੈ ਪਰ ਇਹ ਉਡੀਕ ਲੰਬੀ ਹੁੰਦੀ ਜਾ ਰਹੀ ਹੈ। ਅਜੋਕੀ ਵਿੱਦਿਆ ਬੰਦੇ ਦੇ ਦਿਮਾਗ ਦਾ ਪਸਾਰ ਹੈ, ਨਾ ਕਿ ਬੰਦੇ ਦੀ ਰੂਹ ਦਾ। ਸਿੱਖਿਆ ਉਹ ਹੀ ਭਲੀ ਹੈ ਜੋ ਅੰਦਰੁਨੀ ਅਨੁਭਵ ਦੀ ਉਪਜ ਹੋਵੇ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਅੰਮ੍ਰਿਤ ਜਲ ਦੇ ਝਰਨੇ ਹਨ, ਜਿਸ ਵੀ ਹਿਰਦੇ ਨੇ ਇਸ ਥੱਲੇ ਇਸ਼ਨਾਨ ਕੀਤਾ, ਦੋਹਾਂ ਜਹਾਨਾਂ ਦੀ ਲੋਅ ਉਸ ਵਿਚ ਜਜ਼ਬ ਹੋ ਗਈ। ਨੋਬਲ ਪੁਰਸਕਾਰ ਜੇਤੂ, ਪਰਲ ਐਸ.ਬੱਕ ਦਾ ਕਹਿਣਾ ਹੈ ਕਿ ਜੋ ਪ੍ਰਭਾਵ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦੇ ਬੋਲਾਂ ਨੇ ਉਸ ਉਪਰ ਪਾਇਆ ਹੈ ਉਹ ਕਿਸੇ ਹੋਰ ਗ੍ਰੰਥ ਨੇ ਨਹੀਂ ਪਾਇਆ। ਇਸੇ ਕਰਕੇ ਟਾਇਨਬੀ ਵੀ ਦਾਅਵੇ ਨਾਲ ਆਖਦਾ ਹੈ ਕਿ ਭਵਿੱਖ ਦੀ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਦੇਣ ਲਈ ਨਵੀਂ ਸੇਧ ਦੀਆਂ ਸੰਭਾਵਨਾਵਾਂ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਮੌਜੂਦ ਦਿਸਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਸ ਮਹਾਨ ਰਚਨਾ ਨੇ ਸੰਸਾਰ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਕਿਹੜੀਆਂ ਤਬਦੀਲੀਆਂ ਲਿਆਂਦੀਆਂ ? ਕਿਹੜੇ ਉਸਾਰੂ ਬਦਲਾਅ ਇਸ ਰਚਨਾ ਤੋਂ ਪ੍ਰੇਰਿਤ ਸਨ ? ਉਨ੍ਹਾਂ ਬਾਬਤ ਵੀ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਬਣਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਲਈ ਸਾਨੂੰ ਆਪਣੀ ਸੁਰਤਿ ਨੂੰ ਬਰੀਕੀ ਵਿਚ ਲਿਜਾਣਾ ਪਵੇਗਾ ਜਿੱਥੋਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਭੇਤਾਂ ਦੇ ਕੱਝ ਇਸ਼ਾਰੇ ਹੀ ਸਾਡੇ ਅੰਦਰ ਨੂੰ ਰੌਸ਼ਨ ਕਰ ਦੇਣਗੇ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸੰਸਾਰ ਨੂੰ ਸੱਭ ਤੋਂ ਵੱਡੀ ਦੇਣ ਹੈ ਨਵੀਂ ਸੱਭਿਅਤਾ ਨੂੰ ਇਸ ਧਰਤੀ ਤੇ ਉਤਾਰਨਾ। ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਨਵੀਂ ਸੱਭਿਅਤਾ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਇਤਿਹਾਸਕਾਰਾਂ ਨੇ ਇਸ ਨੂੰ "ਨਿਰਮਲ ਪੰਥ" ਅਤੇ "ਤੀਸਰਾ ਮਜ਼ਹਬ" ਦੇ ਨਾਮ ਦਿੱਤੇ ਹਨ। ਇਹ ਸੱਭਿਅਤਾ ਬਾਕੀਆਂ ਦੇ ਵਿਰੋਧ ਵਿਚ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣਾ ਹਮਸਫ਼ਰ ਬਣਾਉਂਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਉਹ ਸਾਰੇ ਆਧਾਰ ਮੌਜੂਦ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਕਰਕੇ ਨਵੀਂ ਸੱਭਿਅਤਾ ਦੀਆਂ ਜੜ੍ਹਾਂ ਲੱਗਣੀਆਂ ਹੁੰਦੀਆਂ ਹਨ। ਹਟਿੰਗਟਨ ਮੁਤਾਬਿਕ ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸੱਭਿਆਤਾਵਾਂ ਦਾ ਭੇੜ ਹੋ ਰਿਹਾ ਹੈ ਜਾਂ ਹੋਣ ਜਾ ਰਿਹਾ ਹੈ ਉਸ ਦੀ ਬਰਬਾਦੀ ਤੋਂ ਬਚਣ ਦਾ ਰਾਹ ਸਿਰਫ਼ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਹੀ ਦਿਖਾਈ ਦਿੰਦਾ ਹੈ।

"ਨ ਹਮ ਹਿੰਦੂ ਨ ਮੁਸਲਮਾਨ ਅਲਹੁ ਰਾਮ ਕੇ ਪਿੰਡ ਪਰਾਨ"

ਭਾਰਤੀ ਪ੍ਰੰਪਰਾ ਵਿੱਚ ਗੁਰੂ ਨੂੰ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਸਥਾਨ ਹਾਸਿਲ ਹੈ। ਤਸੱਵੁਫ ਦੇ ਰਾਹਾਂ ਦੀ ਪਛਾਣ ਗੁਰੂ ਨੇ ਹੀ ਕਰਾਉਣੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਦਸ ਜਾਮੇ ਧਾਰਨ ਕੀਤੇ ਪਰ ਉਸ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਗੁਰਤਾ ਗੱਦੀ ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਹਵਾਲੇ ਕਰ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ਅਤੇ ਇਸ ਨੂੰ "ਸ਼ਬਦ ਗੁਰੂ" ਦਾ ਨਾਂ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਹੈ। ਸ਼ਬਦ ਦਾ ਅਰਥ ਗਿਆਨ ਤੋਂ ਹੈ, ਭਾਵ ਸਿੱਖ ਦਾ ਗੁਰੂ ਗਿਆਨ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਗੁੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਇੱਕੋ-ਇੱਕ ਧਰਮ ਗ੍ਰੰਥ ਹਨ ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਦਾ ਦਰਜਾ ਹਾਸਿਲ ਹੈ। ਆਪਣੇ ਅਸਲ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਵੀ ਸਿੱਖ ਸਾਰੇ

ਕਾਰ-ਵਿਹਾਰ ਇਸ ਮੁਕੱਦਸ ਗ੍ਰੰਥ ਦਾ ਥਾਪੜਾ ਲੈਣ ਤੋਂ ਬਾਅਦ ਸ਼ੁਰੂ ਕਰਦੇ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਮਹੱਤਵ ਉਦੋਂ ਹੋਰ ਵੀ ਵੱਧ ਜਾਂਦਾ ਹੈ ਜਦੋਂ ਅਸੀਂ ਇਸ ਦੇ ਸੰਗੀਤਕ ਪੱਖ ਵੱਲ ਧਿਆਨ ਮਾਰਦੇ ਹਾਂ। ਕੁੱਝ ਕੁ ਬਾਣੀਆਂ ਨੂੰ ਛੱਡ ਕੇ ਇਸ ਦੀ ਸਾਰੀ ਰਚਨਾ ਰਾਗਬੱਧ ਹੈ ਜੋ ਅਧਿਆਤਮਵਾਦ ਦੀ ਕਲਾ ਨਾਲ ਸਾਂਝ ਪੈਦਾ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਜਿਵੇਂ ਇਸਲਾਮ ਵਿਚ ਸੰਗੀਤ ਦਾ ਵਿਰੋਧ ਦੇਖਣ ਨੂੰ ਆਇਆ ਹੈ ਉਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਵਿਚ ਨਹੀਂ। ਭਾਵੇਂ ਸਿੱਖ ਮੂਰਤੀਆਂ ਜਾਂ ਚਿੱਤਰਾਂ ਦੀ ਪੂਜਾ ਨਹੀਂ ਕਰਦੇ ਪਰ ਫੇਰ ਵੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਸੁਹਜ ਕਲਾਵਾਂ ਨੂੰ ਕਲਾਤਮਿਕ ਪੱਖੋਂ ਪ੍ਰਵਾਨਗੀ ਦਿੱਤੀ ਗਈ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਇਲਾਵਾ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਲੋਕਯਾਨ ਦੇ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਰੂਪਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਇਹ ਸਿੱਧ ਕਰਦੀ ਹੈ ਕਿ ਲੋਕਯਾਨ ਨੂੰ ਆਮ ਜੀਵਨ ਨਾਲੋਂ ਨਿਖੇਤ ਕੇ ਨਹੀਂ ਦੇਖਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ। ਇਸ ਦੀ ਉੱਘੜਵੀਂ ਮਿਸਾਲ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੁਆਰਾ ਆਮ ਜੀਵਨ ਵਿਚ ਪ੍ਰਚੱਲਿਤ ਕਾਵਿ-ਵੰਨਗੀਆਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਹੈ।

ਭਾਸ਼ਾ ਦੇ ਨਜ਼ਰੀਏ ਤੋਂ ਦੇਖੀਏ ਤਾਂ ਪਤਾ ਚਲਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੁਆਰਾ ਸੰਪਾਦਿਤ ਇਸ ਗ੍ਰੰਥ ਵਿਚ ਪੁਰਾਤਨ ਪੰਜਾਬੀ ਦਾ ਰੂਪ ਅਤੇ ਸਰੂਪ ਵੀ ਸਾਂਭਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਹੋ ਸਕਦਾ ਸੀ ਕਿ ਪੰਜਾਬੀ ਭਾਸ਼ਾ ਦੇ ਪੁਰਾਣੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਨੂੰ ਸਾਂਭਣ ਲਈ ਸਾਡੇ ਅੱਜ ਦੇ ਯਤਨ ਉਨੇ ਸਾਰਥਕ ਸਿੱਧ ਨਾ ਹੋ ਸਕਦੇ ਜਿਵੇਂ ਸਹਿਜ ਰੂਪ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਕੀਤੇ ਹਨ। ਸਾਡੀ ਨੌਜਵਾਨ ਪੀੜ੍ਹੀ ਦਾ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲੋਂ ਟੁੱਟਣ ਦਾ ਮੁੱਖ ਕਾਰਣ ਇਹ ਵੀ ਹੈ ਕਿ ਅਸੀਂ ਪੁਰਾਣੀ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਸ਼ਬਦਾਂ ਦੀ ਵਰਤੋਂ ਕਰਨੀ ਛੱਡਦੇ ਜਾ ਰਹੇ ਹਾਂ। ਅੱਜ ਗੁਰੂ-ਸ਼ਬਦ ਦੀ ਵਿਆਖਿਆ ਆਮ ਆਦਮੀ ਨਹੀਂ ਕਰ ਸਕਦਾ ਬਲਕਿ ਇਕ ਖਾਸ ਵਰਗ ਇਸ ਕੰਮ ਲਈ ਨਿਸ਼ਚਿਤ ਹੋ ਗਿਆ ਹੈ। ਸਾਡੇ ਪੁਰਾਣੇ ਬਜ਼ੁਰਗ ਗੁਰਬਾਣੀ ਨੂੰ ਆਸਾਨੀ ਨਾਲ ਸਮਝ ਲੈਂਦੇ ਸਨ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਪੁਰਾਣੀ ਪੰਜਾਬੀ ਦੇ ਵਧੇਰੇ ਨੇੜੇ ਸਨ। ਪੁਰਾਤਨ ਪੰਜਾਬੀ ਸ਼ਬਦਾਵਲੀ ਨੂੰ ਸਾਂਭਣ ਦਾ ਜਿਸ ਤਰ੍ਹਾਂ ਦਾ ਯਤਨ ਸੁਭਾਵਿਕ ਰੂਪ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਹੋਇਆ ਹੈ ਉਹ ਆਪਣੇ ਆਪ ਵਿਚ ਲਾ-ਮਿਸਾਲ ਹੈ।

ਇਕ ਪ੍ਰਮੁੱਖ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥ ਵਜੋਂ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਮਾਨਤਾ ਇਸ ਦੇ ਮੌਜੂਦਾ ਸਰੂਪ ਦੇ ਪ੍ਰਮਾਣਿਕ ਹੋਣ ਕਰਕੇ ਵੀ ਹੈ ਕਿਉਂਕਿ ਇਸ ਰਚਨਾ ਦੀ ਸੰਭਾਲ ਖੁਦ ਇਸ ਦੇ ਬਾਣੀਕਾਰ ਹੀ ਕਰ ਗਏ ਹਨ ਅਤੇ ਇਸ ਦੀ ਲਿਖਾਈ ਤੇ ਸੰਪਾਦਨਾ ਦਾ ਕੰਮ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਖੁਦ ਪੰਜਵੇਂ ਜਾਮੇ ਦੌਰਾਨ ਕੀਤਾ। ਹੁਣ ਤਾਂ ਭਾਰਤੀ ਕਾਨੂੰਨ ਨੇ ਵੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਇਕ ਹਸਤੀ ਵਜੋਂ ਸਵੀਕਾਰਿਆ ਹੈ ਜਦਕਿ ਦੁਨੀਆਂ ਦੇ ਬਾਕੀ ਧਰਮ-ਗ੍ਰੰਥਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰਮਾਣਿਕਤਾ ਤੇ ਪ੍ਰਸ਼ਨ ਚਿੰਨ੍ਹ ਲਗਦੇ ਰਹੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਉਹ ਦਾਤ ਮਿਲੀ ਹੈ ਜਿਸ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਦੁਨੀਆਂ ਵਿਚ ਇਕ ਵੱਖਰੀ ਕੌਮ ਵਜੋਂ ਪ੍ਰਵਾਨਗੀ ਦਿਵਾਈ ਹੈ। ਗੁਰਮਤਿ ਨੇ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਵੱਖਰਾ ਸੋਚਣ ਦਾ ਨਜ਼ਰੀਆ ਤੇ ਵੱਖਰਾ ਰਹਿਣ-ਸਹਿਣ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਇਸ ਨਾਲ ਸਿੱਖਾਂ ਨੂੰ ਵਿਸ਼ਾਲ ਸਿਧਾਂਤ-ਪ੍ਰਬੰਧ ਮਿਲਿਆ ਜਿਸ ਨੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀਆਂ ਜੜ੍ਹਾਂ ਇਕ ਕੌਮ ਵਜੋਂ ਹੋਰ ਮਜ਼ਬੂਤ ਕੀਤੀਆਂ। ਅੰਤ ਵਿਚ ਮੈਂ ਆਪਣੇ

ਵਿਚਾਰਾਂ ਨੂੰ ਸਮੇਟਦਾ ਹੋਇਆ ਇਹ ਕਹਿਣਾ ਚਾਹੁੰਦਾ ਹਾਂ ਕਿ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਸੰਦੇਸ਼ ਸਾਰੀ ਮਨੁੱਖਤਾ ਲਈ ਸਾਂਝੇ ਰੂਪ ਨਾਲ ਨਾਜ਼ਲ ਹੋਇਆ ਹੈ ਜੋ ਸਮੇਂ-ਸਥਾਨ ਦੀਆਂ ਸੀਮਾਵਾਂ ਅਤੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਤੋਂ ਮੁਕਤ ਹੈ। ਅੱਜ ਭਾਰਤ ਵਿਚ ਬ੍ਰਾਹਮਣਵਾਦੀ ਕੁਰੀਤੀਆਂ ਨਾਲ ਜੇ ਕੋਈ ਲੜ ਸਕਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਉਹ ਗੁਰਬਾਣੀ ਹੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਨੇ ਆਮ ਲੋਕਾਂ ਅਤੇ ਰਾਜਿਆਂ ਵਿਚਕਾਰ ਕੋਈ ਵੀ ਫਰਕ ਨਾ ਕਰਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਸਵੈ-ਮਾਣ ਨਾਲ ਜਿਉਣਾ ਸਿਖਾਇਆ। ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸੁਨੇਹੇ ਅਤੇ ਮਹੱਤਵ ਬਾਰੇ ਵਿਚਾਰ ਕਰਦਿਆਂ ਅਨੇਕਾਂ ਪਹਿਲੂ ਬਾਹਰ ਰਹਿ ਗਏ ਹੋਣਗੇ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਦੀ ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਸਮੁੰਦਰ ਵਰਗੀ ਵਿਸ਼ਾਲ ਅਤੇ ਡੂੰਘੀ ਹੈ। ਸਾਰੇ ਭੇਤਾਂ ਨੂੰ ਬੁੱਝਣਾ ਆਮ ਬੰਦੇ ਦੇ ਵਸ ਦੀ ਗੱਲ ਨਹੀਂ। ਮੈਂ ਆਪਣੇ ਪੇਪਰ ਦੀ ਸਮਾਪਤੀ ਭਾਰਤ ਦੇ ਸਾਬਕਾ ਰਾਸ਼ਟਰਪਤੀ ਸ੍ਰੀ ਰਾਧਾ ਕ੍ਰਿਸ਼ਨਨ ਦੇ ਇਸ ਹਵਾਲੇ ਨਾਲ ਕਰਦਾ ਹਾਂ, "ਸ੍ਰੀ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਜੀ ਦੀਆਂ ਅਟੱਲ ਸਚਾਈਆਂ ਅਤੇ ਅਤੁੱਟ ਬੰਦਗੀ ਦੇ ਸਾਹਮਣੇ ਸਮੁੰਦਰਾਂ ਅਤੇ ਪਹਾੜਾਂ ਦੇ ਸਾਰੇ ਹੱਦ-ਬੰਨੇ, ਜੋ ਇੱਕ ਦੇਸ਼ ਨੂੰ ਦੂਜੇ ਨਾਲੋਂ ਵੱਖ ਕਰਦੇ ਹਨ, ਹਟ ਜਾਣਗੇ।"

# ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ: ਪ੍ਰਵਚਨ, ਪਰੰਪਰਾ ਤੇ ਇਤਿਹਾਸ

ਡਾ. ਕੁਲਦੀਪ ਸਿੰਘ ਧੀਰੰ

ਉੱਤਰ-ਆਧਨਿਕ ਯੱਗ ਵਿਚ ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਪਰਾਣਾ ਸੰਕਲਪ ਬਦਲ ਚੱਕਾ ਹੈ। ਹੇਡਨ ਵਾਈਟ ਨੇ ਕੇਵਲ ਅਤੀਤ, ਵਰਤਮਾਨ ਤੇ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਪਰਸਪਰ ਰਿਸ਼ਤੇ ਨੂੰ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਸਗੋਂ ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚਲੇ ਸੱਚ, ਨਿਰਪੇਖਤਾ, ਗਲਪ, ਕਲਪਨਾ, ਉਦੇਸ਼, ਲੇਖਕ ਦੇ ਸਮੇਂ, ਸਥਾਨ, ਵਿਅਕਤਿਤਵ ਤੇ ਵਿਚਾਰਧਾਰਾ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਪਨਰ ਪਰਿਭਾਸ਼ਿਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਇਤਿਹਾਸ ਦਾ ਮੌਖਿਕ ਪਰੰਪਰਾਵਾਂ ਨਾਲ ਰਿਸ਼ਤਾ ਵੀ ਉੱਤਰ-ਆਧੁਨਿਕ ਯੱਗ ਨੇ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਿਤ ਕਰ ਕੇ ਇਸ ਦੇ ਮਹੱਤਵ ਨੂੰ ਸਥਾਪਿਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਇਸ ਦਿਸ਼ਟੀ ਤੋਂ ਗਰ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਜੀਵਨ, ਤੇ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਕਰ ਕੇ ਸਹਾਦਤ ਬਾਰੇ ਪਨਰ-ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਵਧੇਰੇ ਮਹੱਤਵਪੂਰਨ ਹੋ ਜਾਂਦਾ ਹੈ। ਪ੍ਰਵਚਨ ਸਿਧਾਂਤ ਨੇ ਪ੍ਰਵਚਨ ਨੂੰ ਸਿਰਜਣ ਤੇ ਬਦਲਣ ਵਾਲੀਆਂ ਸ਼ਕਤੀਆਂ ਬਾਰੇ ਬਹੁਤ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਅੰਤਰ-ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀਆਂ ਪੇਸ਼ ਕੀਤੀਆਂ ਹਨ। ਪਰੰਪਰਾਗਤ ਪ੍ਰਵਚਨ ਆਪਣੀ ਨਿਰੰਤਰਤਾ ਬਣਾਈ ਰੱਖਣ ਵੱਲ ਰਚਿਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਪਹਿਰੇਦਾਰ ਵੀ ਇਸ ਲਈ ਪਰੇ ਜੋਰ ਨਾਲ ਕਾਰਜਸ਼ੀਲ ਹੁੰਦੇ ਹਨ। ਨਵਾਂ ਪ੍ਰਵਚਨ ਜਦੋਂ ਵੀ ਰੂਪਮਾਨ ਹੁੰਦਾ ਹੈ, ਪਰੰਪਰਾਗਤ ਪ੍ਰਵਰਨ ਪੂਰੀ ਸ਼ਕਤੀ ਨਾਲ ਉਸ ਦੇ ਸਿਰਜਕ ਨਾਲ ਟਕਰਾਉਂਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨਾਲ ਆਰੰਭ ਹੋਇਆ ਮੁੱਧਕਾਲ ਦਾ ਨਵਾਂ ਪ੍ਰਵਚਨ ਜਦੋਂ *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੁਆਰਾ ਸੰਗਠਿਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਪੇਸ਼ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਤਾਂ ਪਰੰਪਰਾਗਤ ਬ੍ਰਾਹਮਣਵਾਦੀ ਤੇ ਇਸਲਾਮੀ ਪ੍ਰਵਚਨ ਵਲੋਂ ਸੰਗਠਿਤ ਰੂਪ ਵਿਚ ਇਸ ਦੇ ਸਿਰਜਕ ਨਾਲ ਟੱਕਰ ਦਾ ਸਿੱਟਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਸਾਹਮਣੇ ਆਇਆ। ਫਕੋ ਨੇ ਪ੍ਰਵਚਨ, ਸਜ਼ਾ ਤੇ ਸੱਤਾ ਦੇ ਪਰਸਪਰ ਰਿਸ਼ਤੇ ਦਾ ਦੀਰਘ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਕਰ ਕੇ ਦੱਸਿਆ ਹੈ ਕਿ ਸੱਤਾ ਵੱਲੋਂ ਸਜ਼ਾ ਦਾ ਕਰਰ ਰਪ ਸੱਤਾ ਤੇ ਸ਼ਕਤੀ ਦੇ ਸੋਚੇ ਸਮਝੇ, ਦੇਰ ਤੱਕ ਪ੍ਰਭਾਵ ਪਾੳਣ ਵਾਲੇ ਉਦੇਸ਼ਾਂ ਨਾਲ ਜੁੜਿਆ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਫਕੋ ਦੀ ਇਹ ਅੰਤਰ-ਦ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਗਰ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਕਠੋਰ ਤਸੀਹਿਆਂ ਨਾਲ ਹੋਈ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਨਵਾਂ ਵਿਵੇਕ ਪੇਸ਼ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਪਵਚਨ, ਪਰੰਪਰਾ ਤੇ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਇਸ ਪਸੰਗ ਨੰ ਹੀ ਇਸ ਖੋਜ-ਪੱਤਰ ਵਿਚ ਸਮਝਣ ਦਾ ਯਤਨ ਕੀਤਾ ਗਿਆ ਹੈ।

<sup>\*</sup> ਸਾਬਕਾ ਪ੍ਰੋਫੈਸਰ ਤੇ ਡੀਨ ਅਕਾਦਮਿਕ ਮਾਮਲੇ, ਪੰਜਾਬੀ ਯੂਨੀਵਰਸਿਟੀ, ਪਟਿਆਲਾ (ਮਕਾਨ ਨੰ. 2, ਗਲੀ ਨੰ. 9, ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨਗਰ, ਪਟਿਆਲਾ)

ਦਿਸਤਾਨ-ਏ-ਮਜ਼ਾਹਿਬ ਦਾ ਕਰਤਾ ਮੁਹਸਿਨ ਫਾਨੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਬਾਰੇ ਗੱਲ ਕਰਦੇ ਹੋਏ ਲਿੱਖਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ (ਦੇਵ) ਸਮੇਂ ਅਨੇਕਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਸਿੱਖੀ ਧਾਰਨ ਕੀਤੀ ਤੇ ਇਸ ਦੌਰਾਨ ਗੁਰੂ ਵਿਚ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਸ਼ਰਧਾ ਚਰਮ-ਸੀਮਾ ਛੋਹਣ ਲੱਗੀ। ਸਿੱਖ ਹੁਣ ਇਹ ਕਹਿਣ ਲੱਗ ਪਏ ਕਿ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਹੀ ਰੱਬ ਹੈ ਤੇ ਸਭ ਸ੍ਰਿਸ਼ਟੀ ਉਸ ਨੇ ਸਾਜੀ ਹੈ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਆਪਣੀ ਬਾਣੀ ਵਿਚ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਗੁਲਾਮ, ਨੀਚ ਤੇ ਜਨ ਹੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਖੁਦਾ ਨੂੰ ਨਿਰੰਜਨ, ਨਿਰੰਕਾਰ, ਪਰਮੇਸ਼ਰ, ਜਿਸ ਦਾ ਕੋਈ ਸਰੀਰ ਜਾਂ ਰੂਪ-ਰੰਗ ਨਹੀਂ। ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਨੇ ਜਦੋਂ ਸਰੀਰ ਛੱਡਿਆ ਤਾਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪਣੇ ਆਪ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ ਦੇਵ ਜੀ ਵਿਚ ਲੀਨ ਕਰ ਦਿੱਤਾ। ਗੁਰੂ ਅੰਗਦ, ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਵਿਚ ਸਮਾਅ ਗਏ। ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ, ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ ਵਿਚ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਰਾਮਦਾਸ ਜੀ, ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਵਿਚ।... ਗੁਰੂ ਵਿਅਕਤੀਆਂ ਨੂੰ ਮਹਿਲ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਪੰਜਵੇਂ ਮਹਿਲ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਹਨ। ਸਿੱਖ ਇਹ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਜੇ ਕੋਈ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦਾ ਰੂਪ ਨਹੀਂ ਗਿਣਦਾ ਤਾਂ ਉਹ ਮਨਮੁਖ, ਹੰਕਾਰੀ ਤੇ ਕਾਫ਼ਰ ਹੈ।

ਮੁਹਸਿਨ ਫ਼ਾਨੀ ਦੀ ਇਹ ਲਿਖਤ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮੇਂ ਸਿੱਖ ਧਰਮ ਦੇ ਸਿੱਖਰਾਂ ਛੋਹਣ ਦੀ ਗਵਾਹੀ ਦਿੰਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਉੱਚੀ ਇਲਾਹੀ ਹੋਂਦ ਹਸਤੀ ਦਾ ਵਿਰਾਟ ਬਿੰਬ ਵੀ ਉੱਭਰਦਾ ਹੈ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੀ ਜੋਤਿ ਦੇ ਵਿਗਸਣ ਵਿਚ ਸਿੱਖ ਵਿਸ਼ਵਾਸ ਦੀ ਵੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਤੋਂ ਪਹਿਲਾਂ ਕੋਈ ਸੱਜਣ ਭੇਟਾ ਇਕੱਠੀ ਕਰਨ ਲਈ ਵੱਖ-ਵੱਖ ਥਾਵਾਂ ਉੱਤੇ ਨਹੀਂ ਸੀ ਜਾਂਦਾ। ਸਿੱਖ ਆਪ ਹੀ ਆ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਹੱਥੀਂ ਭੇਟਾ ਪੇਸ਼ ਕਰਦੇ। ਪੰਚਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਵੇਲੇ ਸਿੱਖਾਂ ਦੀ ਗਿਣਤੀ ਇੰਨੀ ਵਧ ਗਈ ਕਿ ਦੂਰ ਦਰਾਜ ਤੋਂ ਭੇਟਾ ਉਗਰਾਹ ਕੇ ਗਰੂ ਘਰ ਤੱਕ ਪਹੁੰਚਾਉਣ ਲਈ ਮਸੰਦ ਪੁਣਾਲੀ ਦਾ ਸਿਲਸਿਲਾ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਮੁਹਸਿਨ ਫਾਨੀ ਨੇ ਇਸ ਪ੍ਰਬੰਧ ਦੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਵਲੋਂ ਸ਼ੁਰੂਆਤ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਵੀ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਉਹ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਮਸੰਦ ਬੜੇ ਉੱਚੇ ਕਿਰਦਾਰ ਦੇ ਮਾਲਕ ਸਨ ਅਤੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਕਥਨੀ ਤੇ ਕਰਨੀ ਸਦਕਾ ਅਨੇਕਾਂ ਲੋਕਾਂ ਨੇ ਸਿੱਖੀ ਧਾਰਨ ਕੀਤੀ। ਇਹ ਵੱਖਰੀ ਗੱਲ ਹੈ ਕਿ ਦਸਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਤੱਕ ਪਹੰਚਦੇ ਪਹੰਚਦੇ ਮਸੰਦ ਆਪਣੇ ਆਦਰਸ਼ਾਂ ਤੋਂ ਖਿੜਕ ਗਏ ਤੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪ ਸੋਧਣਾ ਪਿਆ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੁਆਰਾ ਨਿਯੁਕਤ ਮਸੰਦ ਗੁਰੂ ਘਰ ਵਾਸਤੇ ਭੇਜੀ ਭੇਟਾ ਦੇ ਪੈਸੇ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਨਿੱਜੀ ਕੰਮਾਂ ਵਾਸਤੇ ਨਹੀਂ ਸਨ ਖ਼ਚਰਦੇ। ਉਹ ਇਹ ਸਾਰੀ ਭੇਟਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਨਿਮਰਤਾ ਸਹਿਤ ਪੇਸ਼ ਕਰਦੇ ਅਤੇ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਦਸਤਾਰ ਬਖਸ਼ ਕੇ ਮਾਣ ਦਿੰਦੇ।

ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਛਿੱਬਰ ਨੇ *ਬੰਸਾਵਲੀ ਨਾਮਾ ਦਸਾਂ ਪਾਤਸ਼ਾਹੀਆਂ* ਵਿਚੋਂ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕਰੀਏ। 1765 ਵਿਚ ਲਿਖੀ ਇਸ ਰਚਨਾ ਦਾ ਕਰਤਾ ਦਸਮੇਸ਼ ਪਿਤਾ ਦੇ ਖਜ਼ਾਨਚੀ ਭਾਈ ਧਰਮ ਚੰਦ ਦਾ ਪੋਤਰਾ ਸੀ। ਇਸ ਨੇ ਆਪਣੇ ਬਜ਼ੁਰਗਾਂ ਤੋਂ ਜੋ ਕੱਝ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਬਾਰੇ ਸੁਣਿਆ ਉਸ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਉਸ ਨੇ ਆਪਣੀ ਰਜ਼ਨਾ ਫ਼ਿ**ਫ** ਕੀਤਾ ਹੈ। ਛਿੱਬਰ ਨੇ ਆਪਣੇ ਬਿਰਤਾਂਤ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਵੱਡੇ ਭਰਾ ਪ੍ਰਿਥੀ ਚੰਦ ਦੀ

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲ ਈਰਖਾ ਦਾ ਵਿਸ਼ੇਸ਼ ਜ਼ਿਕਰ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਪਿਤਾ ਦੇ ਸਮਝਾਉਣ 'ਤੇ ਵੀ ਉਹ ਨਹੀਂ ਟਲਦਾ :

> ਪਿਤਾ ਜੀ ਪ੍ਰਿਥੀਏ ਨੂੰ ਅਤਿ ਸਮਝਾਇਆ। ਪਰ ਪ੍ਰਿਥੀਏ ਹੋਰਾਂ ਮਨੋ ਰੋਗ ਨਾ ਗਵਾਇਆ।

ਉਸ ਦਾ ਪਰਿਵਾਰ ਤਾਂ ਇਹ ਵੀ ਤਾਨ੍ਹੇ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਕੋਈ ਧੀ ਪੁੱਤਰ ਨਹੀਂ। ਇਸ ਲਈ ਇਹ ਸਾਰੀ ਜਾਇਦਾਦ ਅਸੀਂ ਹੀ ਸੰਭਾਲਣੀ ਹੈ :

> ਮਾਲ ਹੈ ਅਸਾਡਾ ਅਸਾਂ ਹੀ ਲੈਣਾ ਨਾ ਇਨਾਂ ਦਾ ਪਤ ਧੀ. ਨਾ ਸਾਕ ਨਾ ਸੈਣਾ।

ਛਿੱਬਰ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਝਗੜੇ ਤੋਂ ਪਾਸੇ ਰਹਿਣ ਵਾਲੇ, ਸ਼ਾਂਤੀ ਦੇ ਪੁੰਜ ਪੰਚਮ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਬਾਸਰਕੇ ਚਲੇ ਗਏ। ਪ੍ਰਿਥੀ ਚੰਦ ਨੇ ਉੱਥੇ ਵੀ ਆ ਡੇਰਾ ਲਾਇਆ। ਇੱਥੋਂ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਜਾ ਟਿਕੇ। ਪ੍ਰਿਥੀ ਚੰਦ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਆ ਗਿਆ। ਜਿੱਥੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਜਾਂਦੇ, ਪ੍ਰਿਥੀ ਚੰਦ ਸਾਰਾ ਟੱਬਰ ਤੇ ਆਪਣਾ ਅਮਲਾ–ਫੈਲਾ ਲੈ ਕੇ ਆ ਜਾਂਦਾ। ਅਖੀਰ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੇ ਰਾਮਦਾਸ ਪੁਰੇ ਆ ਡੇਰਾ ਲਾਇਆ। ਇੱਥੇ ਸਰੋਵਰ ਦੀ ਉਸਾਰੀ ਕਰਵਾਈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਪ੍ਰੇਰਣਾ ਨਾਲ ਨਗਰ ਵਸਣ ਲੱਗਾ।

ਉਸਾਰੀ ਫੇਰ ਲਵਾਈ ਅੰਮ੍ਰਿਤਸਰ। ਨਾਲੇ ਸਰਿ ਬਣੇ ਨਾਲੇ ਬਣੇ ਨਗਰ ਵਿਚ ਘਰਿ।

ਬੰਸਾਵਲੀਨਾਮਾ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਵਲੋਂ ਮੁਗਲ ਦਰਬਾਰ ਦੇ ਦੀਵਾਨ ਚੰਦ ਦੀ ਬੇਟੀ ਦੀ ਗੁਰੂ ਹਰਿਗੋਬਿੰਦ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲ ਕੁੜਮਾਈ ਪ੍ਰਵਾਨ ਨਾ ਕੀਤੇ ਜਾਣ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਵੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਇਸ ਤੋਂ ਚੰਦੂ ਬਹੁਤ ਤਿਲਮਿਲਾਂਦਾ ਹੈ :

ਆਖੇ ਦੇਖੋ ਭਾਈ ਅਸੀਂ ਸ਼ਾਹੀ ਧਰਮਾਇਣ ਕਹਾਈ ਸਾਧ ਫਕੀਰ ਜਾਣ ਅਸਾਂ ਸਰੀਣ ਨੂੰ ਭੇਜੀ ਸੀ ਕੁੜਮਾਈ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਜੋ ਮੋੜੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਆਪ ਨੂੰ ਕੀ ਜਾਤਾ। ਅਸੀਂ ੳਚਾਈਦੇ, ੳਹ ਸਰੀਣ ਨਿਵਾਈਦੇ।

ਪ੍ਰਿਥੀ ਚੰਦ ਇਸ ਮੌਕੇ ਉਤੇ ਚੰਦੂ ਨੂੰ ਹੋਰ ਚੁਕਦਾ ਹੈ। ਛਿੱਬਰ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਉਹ ਉਸ ਨੂੰ ਕੁੱਝ ਵੱਢੀ ਵੀ ਦਿੰਦਾ ਹੈ ਤਾਂ ਕਿ ਉਹ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਕੈਦ ਕਰਵਾ ਦੇਵੇ :

ਪ੍ਰਿਥੀਏ ਹੋਰਾਂ ਮਨਸੂਬਾ ਕੀਤਾ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇੱ ਚੋਰੀ ਚੋਰੀ ਨਾਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਸਲੂਕ ਠਹਿਰਾਇਆ ਨਾਲ ਕਛੂ ਵੱਢੀ ਦੇਣਾ ਕਰਾਇਆ। ਇਸ ਪਾਸਉਂ ਗੁਰਿਆਈ ਲਈਐ ਛੁਡਾਇ। ਇਸ ਨੂੰ ਛੱਡੀਏ ਕੈਦ ਪਵਾਇ॥

ਸ਼ਾਹੀ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਦਾਲ ਸਫ਼ਲ ਨਹੀਂ ਹੁੰਦੀ। ਸਮਾਂ ਪਾ ਕੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਮੁਗਲ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਦੀ ਕ੍ਰੋਪੀ ਦਾ ਸਾਹਮਣਾ ਕਰਨਾ ਪੈਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਸਮੇਂ ਚੰਦੂ ਆਪਣਾ ਬਦਲਾ ਲੈਂਦਾ ਹੈ। ਉਸ ਦੀ ਨੂੰਹ ਆਪਣੇ ਸਹੁਰੇ ਦੇ ਇਸ ਵਿਹਾਰ ਨੂੰ ਚੰਗਾ ਨਹੀਂ ਸਮਝਦੀ ਅਤੇ ਸਪੱਸ਼ਟ ਵਿਰੋਧ ਕਰਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਸ਼ਾਹੀ ਦਰਬਾਰ ਆਪਣੀ ਈਨ ਮਨਵਾਣ ਲਈ ਬੜੇ ਕਸ਼ਟ ਦਿੰਦਾ ਹੈ। ਬਥੇਰੀ ਬਹਿਸ ਹੁੰਦੀ ਹੈ। ਸਵਾਲ–ਜਵਾਬ ਹੁੰਦੇ ਹਨ, ਪਰ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਆਪਣੇ ਸਿਧਾਂਤਾਂ ਉਤੇ ਪੂਰੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਅਡੋਲ ਹੋ ਕੇ ਟਿਕੇ ਰਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਜੇਠ ਮਹੀਨੇ ਦੀ ਧੁੱਪੇ, ਸੜਦੇ ਪਿੰਡੇ ਤੇ ਤੱਤੀ ਰੇਤ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਇਸ ਲਿਖਤ ਵਿਚ ਹੈ। ਇਹ ਵੇਰਵੇ ਕੁਝ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹਨ :

ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਨੂੰ ਬੈਠ ਸਮਝਾਇਆ ਅਸਾਡਾ ਲਗੇਗਾ ਸੀਸ ਇਹ ਨਿਸ਼ਚਾ ਹੋ ਆਇਆ।

ਸਾਹੀਆਂ ਦੇ ਘਰ ਵਿਚ ਇਕ ਆਹੀ ਵਹੁਟੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਨੂੰਹ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਦੁਖ ਦੇਖ ਕੇ ਉਹ ਮੰਦਾ ਕਰੇ ਮੂੰਹ ਉਹ ਆਖੇ ਸਹੁਰੇ ਨੂੰ ਬੁਰਾ ਹੈ ਕੀਤਾ ਉਹ ਸਾਧ ਫਕੀਰ ਉਨ੍ਹਾਂ ਅਸਾਡਾ ਕੀ ਹੈ ਲੀਤਾ।

... ... ... ਓੜਕ ਬੰਨ੍ਹ ਕੇ ਰੇਤੀ ਵਿਚ ਸੁਟਾਏ। ਜੇਠ ਮਾਸ ਦੀ ਧੂਪ ਪਿੰਡਾ ਸੜ ਜਾਏ।

ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੀ ਗੱਲ ਤੁਰੀ ਹੈ ਤਾਂ ਇਸ ਸਿਲਸਿਲੇ ਵਿਚ ਹੋਰ ਪੁਰਾਤਨ ਦਸਤਾਵੇਜ਼ਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਵੀ ਯੋਗ ਹੋਵੇਗਾ। ਜਹਾਂਗੀਰ ਦੀ ਆਪਣੀ ਸਵੈਜੀਵਨੀ ਤੁਜ਼ਕ-ਏ-ਜਹਾਂਗੀਰੀ ਵਿਚ ਕੱਟੜ ਮੌਲਾਣਿਆਂ ਵਲੋਂ ਚੁੱਕੇ ਚੁਕਾਏ ਜਹਾਂਗੀਰ ਦੀ ਗੁਰੂ ਘਰ ਪ੍ਰਤਿ ਨਫ਼ਰਤ ਸਪੱਸ਼ਟ ਝਲਕਦੀ ਹੈ। ਜਹਾਂਗੀਰ ਮੁਜੱਦਿਦ ਅਲਿਫਸਾਨੀ ਦੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਹੇਠ ਸੀ ਜੋ ਗੈਰ ਮੁਸਲਿਮਾਂ ਨੂੰ ਸਖ਼ਤੀ ਨਾਲ ਖ਼ਤਮ ਕਰਨ ਤੇ ਦਬਾਉਣ ਦੀ ਨੀਤੀ ਦਾ ਆਪਣੇ ਸਮੇਂ ਦਾ ਝੰਡਾ ਬਰਦਾਰ ਸੀ। ਇਸੇ ਸ਼ੇਖ ਦੇ ਪੁੱਤਰ ਨੇ ਪਿਛੋਂ ਔਰੰਗਜ਼ੇਬ ਦਾ ਮਜ਼ਹਬੀ ਅਧਿਆਪਕ ਬਣ ਕੇ ਉਸ ਨੂੰ ਵੀ ਤੁਅੱਸਬ ਦੀ ਪੱਟੀ ਪੜ੍ਹਾਈ। ਸ਼ੇਖ ਸਰਹਿੰਦੀ, ਭਾਵ ਮੁਜੱਦਿਦ ਅਲਿਫਸਾਨੀ ਨੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਬਾਰੇ ਆਪਣੇ ਮਿੱਤਰ ਸ਼ੇਖ ਅਹਿਮਦ ਬੁਖਾਰੀ ਨੂੰ ਇਕ ਚਿੱਠੀ ਵਿਚ ਇਉਂ ਲਿਖਿਆ ਸੀ :

"ਇਸ ਸਮੇਂ ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਾਲੇ ਲਾਹਨਤੀ ਕਾਫਰ ਦਾ ਮਾਰਿਆ ਜਾਣਾ ਇਕ ਅੱਛੀ ਘਟਨਾ ਹੈ ਅਤੇ ਮਰਦੂਦ ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੀ ਸਖਤ ਹਾਰ ਦਾ ਸਬੂਤ। ਇਸਲਾਮ ਵਾਲਿਆਂ ਲਈ

ਇਹੋ ਭਲਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਮਾਰੇ ਜਾਣ। ਕਾਫਰ ਬਰਬਾਦ ਹੋਣ। ਮੈਂ ਤਾਂ ਸਪਨੇ ਵਿਚ ਵੀ ਵੇਖਿਆ ਸੀ ਕਿ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੇ ਕਫ਼ਰ ਦਾ ਤਾਜ ਚੂਰ ਚੂਰ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਹੈ। ਇਹ ਕਫ਼ਰ ਦਾ ਤਾਜ ਇਹ ਗੁਰੂ ਹੀ ਸੀ।"

ਇਹੋ ਜਿਹੀ ਨਫ਼ਰਤ ਉਤੇ ਪਲਿਆ ਜਹਾਂਗੀਰ ਗੁਰੂ ਘਰ ਪ੍ਰਤੀ ਜੋ ਭਾਵਨਾ ਰਖਦਾ ਸੀ, ਉਸ ਦਾ ਪ੍ਰਮਾਣ ਉਕਤ ਪੱਤਰ ਤੋਂ ਤਾਂ ਹੁੰਦਾ ਹੀ ਹੈ, ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਦੀ ਆਪਣੀ ਲਿਖਤ ਤੋਂ ਵੀ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਲਿਖਤ ਕੁਝ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ :

"ਗੋਇੰਦਵਾਲ ਵਿਚ. ਜੋ ਕਿ ਬਿਆਸ ਦਰਿਆ ਦੇ ਕੰਢੇ ਉੱਤੇ ਹੈ, ਪੀਰਾਂ ਫਕੀਰਾਂ ਦੇ ਭੇਸ ਵਿਚ ਅਰਜਨ ਨਾਮੇ ਇਕ ਹਿੰਦੂ ਸੀ, ਜਿਸ ਨੇ ਬਹੁਤ ਸਾਰੇ ਭੋਲੇ-ਭਾਲੇ ਹਿੰਦੂਆਂ ਹੀ ਨਹੀਂ ਬਲਕਿ ਬੇਸਮਝ ਤੇ ਮੂਰਖ ਮੁਸਲਮਾਨਾਂ ਨੂੰ ਵੀ ਆਪਣੇ ਤੌਰ ਤਰੀਕਿਆਂ ਦਾ ਧਾਰਨੀ ਬਣਾ ਲਿਆ ਸੀ। ਉਸ ਦੀ ਫਕੀਰੀ ਤੇ ਖਦਾ ਨਾਲ ਨੇੜਤਾ ਦੀ ਚੰਗੀ ਪੁਸਿੱਧੀ ਸੀ। ਚਾਰੇ ਪਾਸਿਓਂ ਮੁਰਖ ਲੋਕ ਉਸ ਵੱਲ ਖਿੱਚੇ ਆਉਂਦੇ ਸਨ। ਉਸ ਨੂੰ ਪ੍ਰਜਦੇ ਸਨ। ਤਿੰਨ ਚਾਰ ਪੀੜ੍ਹੀਆਂ ਤੋਂ ਕੁਫ਼ਰ ਦੀ ਇਹ ਦੁਕਾਨ ਗਰਮ ਸੀ। ਮੇਰੇ ਮਨ ਵਿਚ ਕਈ ਵਾਰ ਇਹ ਖਿਆਲ ਆਉਂਦਾ ਸੀ ਕਿ ਮੈਨੂੰ ਇਹ ਕੁਫਰ ਦੀ ਦੁਕਾਨ ਬੰਦ ਕਰਵਾ ਦੇਣੀ ਚਾਹੀਦੀ ਹੈ ਜਾਂ ਉਸ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਦੇ ਦਾਇਰੇ ਵਿਚ ਲੈ ਆਉਣਾ ਚਾਹੀਦਾ ਹੈ।... ਇਸੇ ਦੌਰਾਨ ਖੁਸਰੋ ਇੱਥੋਂ ਦੀ ਦਰਿਆ ਪਾਰ ਹੋਇਆ।... ਉਸ ਦੀ ਰਿਹਾਇਸ਼ ਉਤੇ ਖੁਸਰੋ ਨੇ ਪੜਾਅ ਕੀਤਾ।... ਇਸ ਨੇ ਉਸ ਦੇ ਮੱਥੇ ਉੱਤੇ ਟਿੱਕਾ ਲਾਇਆ, ਜਿਸ ਨੂੰ ਹਿੰਦੂ ਸ਼ੁਭ ਸ਼ਗਨ ਗਿਣਦੇ ਹਨ।... ਇਹ ਗੱਲ ਮੇਰੇ ਕੰਨੀਂ ਪਈ। ਮੈਂ ਅੱਗੇ ਹੀ ਇਸ ਦੇ ਫਰੇਬਾਂ ਬਾਰੇ ਕਾਫ਼ੀ ਕਝ ਜਾਣਦਾ ਸਾਂ। ਮੈਂ ਹਕਮ ਦਿੱਤਾ ਕਿ ਇਸ ਦਾ ਘਰ-ਘਾਟ, ਬੱਚੇ ਤੇ ਧਨ ਮਰਤਜ਼ਾ ਾਨ ਜ਼ਬਤ ਕਰ ਲਵੇ ਅਤੇ ਇਸ ਨੂੰ ਯਾਸਾ ਦੇ ਸਖ਼ਤ ਤੁਸੀਹੇ ਦੇ ਕੇ ਮਾਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਵੇ।..."

ਉਪਰੋਕਤ ਲਿਖਤਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਵਧ ਰਹੇ ਪ੍ਰਭਾਵ ਅਤੇ ਉਸ ਨੂੰ ਖ਼ਤਮ ਕਰਨ ਦੀ ਸ਼ਾਹੀ ਚਿੰਤਾ ਵੱਲ ਸੰਕੇਤ ਕਰਦੀਆਂ ਹਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਤੋਂ ਇਹ ਵੀ ਪਤਾ ਲਗਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਇਸਲਾਮ ਧਾਰਨ ਕਰਨ ਉੱਤੇ ਜਾਨ-ਬਖਸ਼ੀ ਦਾ ਲਾਲਚ ਵੀ ਵਾਰ ਵਾਰ ਦਿੱਤਾ ਗਿਆ ਹੋਵੇਗਾ। ਇਸੇ ਵੱਲ ਕੇਸਰ ਸਿੰਘ ਛਿੱਬਰ ਨੇ ਦੇਰ ਤੱਕ ਸਵਾਲ-ਜਵਾਬ ਹੋਣ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਕੇ ਸੰਕੇਤ ਕੀਤਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦਾ ਘਰ-ਘਾਟ, ਧਨ ਆਦਿ ਜ਼ਬਤ ਹੋਣ ਬਾਰੇ ਇਤਿਹਾਸ ਚੱਪ ਹੈ। ਹੋ ਸਕਦਾ ਹੈ ਕਿ ਇਹ ਹਕਮ ਬਾਅਦ ਵਿਚ ਵਾਪਸ ਲੈ ਲਏ ਗਏ ਹੋਣ ਜਾਂ ਫਿਰ ਇਨਾਂ ਨੂੰ ਅਮਲੀ ਜਾਮਾ ਪਹਿਨਾਉਂਦੇ ਹੋਏ, ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਕੈਦ ਕਰਨ ਦੀ ਥਾਂ ਖ਼ਤਮ ਕਰਨਾ ਹੀ ਠੀਕ ਸਮਝਿਆ ਗਿਆ ਹੋਵੇ। ਇਸ ਲਿਖਤ ਵਿਚ ਯਾਸਾ ਦਾ ਸੰਕੇਤ ਭਾਵ-ਪੂਰਤ ਹੈ। ਇਸ ਦਾ ਅਰਥ ਬੰਦੇ ਨੂੰ ਮਾਰਨ ਦੀ ਉਹ ਵਿਧੀ ਹੈ, ਜਿਸ ਵਿਚ ਉਸ ਦਾ ਖੂਨ ਧਰਤੀ ਉੱਤੇ ਨਾ ਡਿੱਗੇ। ਇਸ ਲਿਖਤ ਵਿਚ ਚੰਦੂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਨਹੀਂ, ਜੋ ਕਿ ਸਿੱਖ ਪਰੰਪਰਾ ਨਾਲ ਪੱਕੀ ਤਰ੍ਹਾਂ ਜੁੜਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ। ਇਸ ਦੇ ਪੱਕੇ ਪ੍ਰਮਾਣ ਹੋਰ ਸਰੋਤਾਂ ਤੋਂ ਸਾਨੂੰ ਮਿਲਦੇ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦਾ ਬਿਰਤਾਂਤ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਇਕ ਸਮਕਾਲੀ ਈਸਾਈ ਪਾਦਰੀ ਸੇਂਟ ਜੇਰੋਮ ਜ਼ੇਵੀਅਰ ਦੇ ਇਕ ਪੱਤਰ ਵਿਚੋਂ ਮਿਲਦਾ ਹੈ। ਇਹ ਪੱਤਰ ਉਸ ਨੇ 25 ਸਤੰਬਰ, 1606 ਨੂੰ ਸ਼ਾਹੀ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚੋਂ ਗੋਆ ਦੇ ਕਿਸੇ ਅਧਿਕਾਰੀ ਨੂੰ ਲਿਖਿਆ ਸੀ। ਇਹ ਬਿਰਤਾਂਤ ਕੁਝ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਹੈ :

"...ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਖੁਸਰੋ ਆਗਰੇ ਤੋਂ ਭੱਜਾ ਆ ਰਿਹਾ ਸੀ। ਉਸ ਦੇ ਰਾਹ ਵਿਚ ਇਕ ਹਿੰਦੂ ਰਹਿੰਦਾ ਸੀ ਜਿਸ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਕਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਇਸ ਨੂੰ ਸਾਰੇ ਹਿੰਦੂਆਂ ਵਿਚ ਸਾਡੇ ਪੋਪ ਵਾਂਗ ਸਤਿਕਾਰਿਆ ਜਾਂਦਾ ਸੀ।... ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਉਸ ਤੋਂ ਅਸ਼ੀਰਵਾਦ ਲੈਣ ਲਈ ਪਹੁੰਚਿਆ। ਗੁਰੂ ਨੇ ਉਸ ਨੂੰ ਸੁਤੰਤਰਤਾ ਪ੍ਰਾਪਤ ਕਰਨ ਲਈ ਮੁਬਾਰਕ ਦਿੱਤੀ ਅਤੇ ਉਸ ਦੇ ਮੱਥੇ ਉੱਤੇ ਟਿੱਕਾ ਲਾਇਆ। ਭਾਵੇਂ ਗੁਰੂ ਕਾਫ਼ਰ ਸੀ ਤੇ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਮੁਸਲਮਾਨ, ਪਰ ਉਸ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦੇ ਦੇ ਮੱਥੇ ਉਤੇ ਖੁਸ਼ੀ ਨਾਲ ਟਿੱਕਾ ਲਾਇਆ। ਇਹ ਟਿੱਕਾ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦੇ ਦੀ ਜੱਦੋ-ਜਹਿਦ ਦੀ ਸਫ਼ਲਤਾ ਦੀ ਕਾਮਨਾ ਦਾ ਪ੍ਰਤੀਕ ਸੀ। ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦਾ ਹਿੰਦੂ ਮਾਂ ਦਾ ਪੁੱਤਰ ਸੀ। ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਦੀ ਰੂਹਾਨੀਅਤ ਦੀ ਪ੍ਰਸਿੱਧੀ ਕਰਕੇ ਹੀ ਇਹ ਟਿੱਕਾ ਲਵਾਇਆ ਸੀ। ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਪਤਾ ਲੱਗ ਗਿਆ। ਉਸ ਨੇ ਸ਼ਹਿਜ਼ਾਦੇ ਨੂੰ ਬੰਦੀ ਬਣਾਉਣ ਦੇ ਨਾਲ ਨਾਲ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਗ੍ਰਿਫ਼ਤਾਰ ਕਰਨ ਦਾ ਹੁਕਮ ਦਿੱਤਾ।...

...ਕੁੱਝ ਹਿੰਦੂਆਂ ਨੇ ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਨੂੰ ਉਸ ਨੂੰ ਛੱਡ ਦੇਣ ਦੀ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿਉਂਕਿ ਉਹ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਧਾਰਮਿਕ ਸੰਤ ਸੀ। ਅਖੀਰ ਇਹ ਤਹਿ ਹੋਇਆ ਕਿ ਉਹ ਇਕ ਲੱਖ ਰੁਪਏ ਜੁਰਮਾਨਾ ਦੇਵੇ। ਇਸ ਲਈ ਇਕ ਅਮੀਰ ਹਿੰਦੂ ਨੇ ਜ਼ਮਾਨਤ ਲਈ।... ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਦਾ ਸਾਰਾ ਸਮਾਨ ਮੰਗਵਾ ਲਿਆ, ਪਰ ਇਸ ਨਾਲ ਵੀ ਰਕਮ ਪੂਰੀ ਨਹੀਂ ਸੀ ਹੁੰਦੀ। ਹਿੰਦੂਆਂ ਵਿਚ ਉਸ ਅਮੀਰ ਹਿੰਦੂ ਦਾ ਕੋਈ ਸਤਿਕਾਰ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਉਸ ਨੇ ਗੁਰੂ ਦੇ ਧਨ-ਮਾਲ ਨੂੰ ਹੜੱਪ ਕੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਨਿੱਤ ਨਵੇਂ ਕਸ਼ਟ ਦੇਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੇ।... ਇਸ ਨਾਲ ਹੀ ਉਹ ਗੁਰੂ ਸ਼ਹੀਦ ਹੋ ਗਿਆ।"

ਜ਼ੇਵੀਅਰ ਦੇ ਇਸ ਪੱਤਰ ਤੋਂ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਜਾਨ ਬਖਸ਼ੀ ਲਈ ਇਸਲਾਮ ਧਾਰਨ ਕਰਨ ਦੇ ਨਾਲ-ਨਾਲ ਜੁਰਮਾਨਾ ਭਰ ਕੇ ਮੁਕਤੀ ਹਾਸਲ ਕਰਨ ਦੀ ਵੀ ਪੇਸ਼ਕਸ਼ ਹੋਈ ਹੋਵੇਗੀ, ਜੋ ਸਿੱਖ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਮੰਨੀ ਜਾਂਦੀ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੇ ਇਹ ਦੋਵੇਂ ਪੇਸ਼ਕਸ਼ਾਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਰੂਪ ਵਿਚ ਠੁਕਰਾਈਆਂ। ਮੁਗਲ ਹਕੂਮਤ ਤੋਂ ਸੁਤੰਤਰਤਾ ਵੱਲ ਸੰਕੇਤ ਕਰਕੇ ਇਹ ਪੱਤਰ ਸਿੱਖ ਲਹਿਰ ਦੇ ਮੁਗਲ ਹਕੂਮਤ ਤੋਂ ਮੁਕਤੀ ਦੇ ਉਦੇਸ਼ ਦਾ ਪਹਿਲੂ ਵੀ ਜ਼ੋਰਦਾਰ ਤਰੀਕੇ ਨਾਲ ਉਭਾਰਦਾ ਹੈ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਤੋਂ ਇੱਕ ਲੱਖ ਦਾ ਜੁਰਮਾਨਾ ਵਸੂਲ ਕਰਕੇ ਸ਼ਾਹੀ ਖਜ਼ਾਨੇ ਵਿਚ ਜਮ੍ਹਾਂ ਕਰਵਾਉਣ ਦੀ ਜ਼ਮਾਨਤ ਦੇ ਕੇ ਜਿਸ ਹਿੰਦੂ ਅਮੀਰ ਨੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਕਬਜ਼ੇ ਵਿਚ ਲਿਆ, ਉਹ ਦੀਵਾਨ ਚੰਦੂ ਹੀ ਪ੍ਰਤੀਤ ਹੁੰਦਾ ਹੈ। ਉਸੇ ਨੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਉਤੇ ਜ਼ੁਲਮ ਕਰਵਾਏ ਅਤੇ ਸ਼ਹੀਦੀ ਉਸੇ ਦੀ ਦੇਖ-ਰੇਖ ਵਿਚ ਹੋਈ।

1870 ਵਿਚ ਲਿਖੇ ਗਏ ਗ੍ਰੰਥ *ਮਹਿਮਾ ਪ੍ਰਕਾਸ਼* ਤੋਂ ਚੰਦੂ ਦੇ ਇੰਜ ਕਰਨ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਹੁੰਦੀ ਹੈ: ਤਬੀ ਦੁਸ਼ਟੀ (ਚੰਦੂ) ਇਕ ਮਕਰ ਬਣਾਇਆ। ਜਹਾਂਗੀਰ ਕੋ ਲੋਭ ਦਿੜਾਇਆ। ਯੇ ਸਪੁਰਦ ਹਮਰੀ ਕਰ ਦੀਜੈ। ਦੁਇ ਲਾਖ ਰੁਪਿਆ ਹਮ ਸੇ ਲੀਜੈ।

ਤਬ ਲਿਖਾਇ ਚੰਦੂ ਸੇ ਲੀਨਾ। ਸਪਰਦ ਮਾਮਲਾ ਤਾ ਕੋ ਕੀਨਾ।

1870 ਦੀ ਇਕ ਹੋਰ ਲਿਖਤ ਹੈ, ਘਨੁੱਈਆ ਲਾਲ ਦੀ *ਤਾਰੀਖ-ਏ-ਪੰਜਾਬ*। ਇਸ ਦਾ ਲੇਖਕ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ : ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਲਾਹੌਰ ਤਲਬ ਕੀਤਾ ਗਿਆ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਚੰਦੂ ਦੀ ਸਪੁਰਦਗੀ ਵਿਚ ਰੱਖਿਆ ਗਿਆ। ਚੰਦੂ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦਾ ਡੇਰਾ ਆਪਣੇ ਮਕਾਨ ਵਿਚ ਕਰਵਾਇਆ।... ਬਾਦਸ਼ਾਹ ਕਸ਼ਮੀਰ ਚਲਾ ਗਿਆ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਚੰਦੂ ਦੇ ਹਵਾਲੇ ਰਹੇ।... ਚੰਦੂ ਨੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਲਗਾਤਾਰ ਤਸੀਹੇ ਦੇਣੇ ਸ਼ੁਰੂ ਕੀਤੇ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਉੱਤੇ ਅਜਿਹੇ ਜ਼ੁਲਮ ਕੀਤੇ, ਜਿਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਨਾ ਕਲਮ ਬਿਆਨ ਕਰ ਸਕਦੀ ਹੈ ਤੇ ਨਾ ਜ਼ੁਬਾਨ ਦੱਸ ਸਕਦੀ ਹੈ। ਲੱਗਭੱਗ ਇਸੇ ਹੀ ਸਮੇਂ ਦੀ ਇਕ ਹੋਰ ਲਿਖਤ ਹੈ ਗਿਆਨੀ ਗਿਆਨ ਸਿੰਘ ਦੀ ਤਵਾਰੀਖ-ਏ-ਗੁਰੂ ਖਾਲਸਾ, ਜੋ ਪੱਥਰ ਛਾਪੇ ਨਾਲ 1891 ਵਿਚ ਛਪੀ। ਗਿਆਨੀ ਜੀ ਲਿਖਦੇ ਹਨ ਕਿ ਦੁਸ਼ਟ ਚੰਦੂ ਮੌਕਾ ਪਾ ਕੇ ਸੇਵਾ ਕਰਨ ਦੇ ਬਹਾਨੇ ਜ਼ਮਾਨਤ ਦੇ ਕੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਘਰ ਲੈ ਗਿਆ।

ਉਕਤ ਸਾਰੀਆਂ ਲਿਖਤਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਦਿਨੋ-ਦਿਨ ਵਧ ਰਹੀ ਲੋਕਪ੍ਰਿਯਤਾ, ਜ਼ਬਰ ਤੇ ਜ਼ੁਲਮ ਨਾਲ ਦ੍ਰਿੜ੍ਹ ਟੱਕਰ ਦਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਇਰਾਦਾ, ਸੁਤੰਤਰਤਾ ਲਈ ਸੰਘਰਸ਼ ਕਰ ਰਹੇ ਲੋਕਾਂ ਦਾ ਨਿੱਡਰਤਾ ਨਾਲ ਸਾਥ ਦੇਣ ਦਾ ਸੁਭਾਅ, ਆਪਣੇ ਧਰਮ ਤੇ ਅਸੂਲਾਂ ਪ੍ਰਤੀ ਕਿਸੇ ਵੀ ਕਿਸਮ ਦਾ ਸਮਝੌਤਾ ਨਾ ਕਰਨ ਦਾ ਅਜ਼ਮ, ਚੰਦੂ ਦਾ ਇਸ ਸ਼ਹੀਦੀ ਵਿਚ ਰੋਲ, ਕੱਟੜ ਪੰਥੀ, ਸੰਕੀਰਨ ਸੋਚ ਵਾਲੇ ਮੌਲਾਣਿਆਂ ਤੇ ਹੁਕਮਰਾਨਾਂ ਦੇ ਗੱਠ-ਜੋੜ, ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਉੱਤੇ ਹੋਏ ਅਕਹਿ ਅਤੇ ਅਸਹਿ ਜੁਲਮਾਂ ਅਤੇ ਚੰਦੂ ਦੀ ਨੂੰਹ ਦੀ ਇਸ ਸਾਰੇ ਵਿਵਹਾਰ ਪ੍ਰਤੀ ਅਸਹਿਮਤੀ ਦਾ ਇਕ ਵਿਚਾਟ ਬਿੰਬ ਉਭਾਰਦੀਆਂ ਹਨ, ਜਿਸ ਦੇ ਨਿਸ਼ਾਨ ਸਦੀਆਂ ਤੋਂ ਸਿੱਖ ਹਿਰਦਿਆਂ ਵਿਚ ਉੱਕਰੇ ਪਏ ਹਨ।

ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਇਸ ਅਦੁੱਤੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਇਤਿਹਾਸ ਦੇ ਪੰਨਿਆਂ ਵਿਚੌਂ ਕਰਨ ਉਪਰੰਤ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਨੇੜਿਓਂ ਵੇਖਣ ਵਾਲੇ ਕੁੱਝ ਯੁੱਗ–ਪੁਰਸ਼ਾਂ ਦੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਬਾਰੇ ਪੁਭਾਵਾਂ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਨਾ ਬਣਦਾ ਹੈ।

ਇਨ੍ਹਾਂ ਵਿਚੋਂ ਪਹਿਲੇ ਹਨ ਗੁਰੂ ਅਮਰਦਾਸ ਜੀ ਮਹਾਰਾਜ। ਉਹ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਦੇ ਨਾਨਾ ਜੀ ਸਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੇ ਦੋਹਤੇ ਨੂੰ ਹੱਥੀਂ ਖਿਡਾਇਆ ਤੇ ਲਾਡ-ਲਡਾਇਆ ਸੀ। ਨਿੱਕੇ-ਨਿੱਕੇ ਕਦਮ ਪੁਟਦੇ ਜਦੋਂ ਬਾਲਕ ਅਰਜਨ ਜੀ ਨਾਨਾ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਆਸਣ ਉੱਤੇ ਚੜ੍ਹਨ ਦੀ ਕੋਸ਼ਿਸ਼ ਕਰਦੇ ਤਾਂ ਉਹ ਹੱਸ ਕੇ ਕਹਿੰਦੇ : 'ਕਾਹਲੀ ਨਾ ਕਰ ਬੇਟਾ। ਵੱਡਾ ਹੋ ਕੇ ਤੂੰ ਇਸ ਆਸਣ ਉੱਤੇ ਹੀ ਬੈਠੇਂਗਾ।" ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਬਾਲਕ ਅਰਜਨ ਨੂੰ ਸਹਿਜੇ ਹੀ ਇਹ ਬੋਲ ਵੀ ਕਹੇ ਸਨ : 'ਦੋਹਿਤਾ। ਬਾਣੀ ਕਾ ਬੋਹਿਥਾ।'

ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਪ੍ਰਤਿਭਾ ਦੀ ਸਿਫਤ–ਸਾਲਾਹ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਦੋ ਹੋਰ ਨਾਮ ਹਨ ਸੱਤਾ ਤੇ ਬਲਵੰਡ। ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੇ ਇਹ ਰਬਾਬੀ ਸਨ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੇ 1600 ਈ. ਵਿਚ ਇਹ ਬੋਲ ਲਿਖੇ, ਜੋ *ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ* ਵਿਚ ਸੁਰੱਖਿਅਤ ਹਨ :

> ਆਪੇ ਪਟੀ ਕਲਮ ਆਪਿ ਆਪਿ ਲਿਖਣਹਾਰਾ ਹੋਆ ਸਭ ਉਮਤਿ ਆਵਣ ਜਾਵਣੀ ਆਪੇ ਹੀ ਨਵਾਂ ਨਰੋਆ। ਤਖਤ ਬੈਠਾ ਅਰਜਨ ਗੁਰੂ ਸਤਿਗੁਰ ਕਾ ਖਿਵੈ ਚੰਦੋਆ। ਉਗਵਣਹੁ ਤੈ ਆਥਵਣਹੁ ਚਹੁ ਚਕੀ ਕੀਅਨੁ ਲੋਆ।

ਇਹ ਬੋਲ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਦੀ ਅਜ਼ਮਤ ਦਾ ਪ੍ਰਮਾਣ ਹਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਆਉਣ ਵਾਲੀ ਉਮਤ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਕਰਦੇ ਹਨ। ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਤਖ਼ਤ ਉੱਤੇ ਬੈਠਿਆਂ ਦੀ ਸ਼ਾਨ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰਦੇ ਹਨ ਤੇ ਦੱਸਦੇ ਹਨ ਕਿ ਚੜ੍ਹਦੇ ਤੋਂ ਲਹਿੰਦੇ ਤੱਕ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਨੂਰ ਦਾ ਚਾਨਣ ਪਸਰਿਆ ਹੋਇਆ ਹੈ।

ਭਾਈ ਗੁਰਦਾਸ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇ ਸਮਕਾਲੀ ਹੀ ਨਹੀਂ, ਰਿਸ਼ਤੇ ਵਿਚ ਮਾਮਾ ਵੀ ਸਨ। ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੇ ਆਪਣੀਆਂ ਵਾਰਾਂ ਵਿਚ ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤ ਦੇ ਵਪਾਰੀ, ਗੁਰਬਾਣੀ ਦਾ ਭੰਡਾਰ ਭਰਪੂਰ ਕਰਨ ਵਾਲੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦਾ ਜ਼ਿਕਰ ਤਾਂ ਕੀਤਾ ਹੀ ਹੈ, ਸ਼ਹੀਦੀ ਸਮੇਂ ਦਰਿਆ (ਰਾਵੀ) ਵਿਚ ਵਿਲੀਨ ਹੋਣ ਦਾ ਵੀ ਸੰਕੇਤ ਕੀਤਾ ਹੈ :

> ਪਿਓ ਦਾਦਾ ਪੜਦਾਦਿਅਹੁੰ ਕੁਲ ਦੀਪਕ ਅਜਰਾਵਰ ਨੱਤਾ। ਤਖ਼ਤ ਬਖ਼ਤ ਲੈ ਮਲਿਆ ਸ਼ਬਦ ਸੁਰਤਿ ਵਾਪਾਰ ਸਮੱਤਾ। ਗੁਰਬਾਣੀ ਭੰਡਾਰ ਭਰ ਕੀਰਤਨ ਕਥਾ ਰਹੈ ਰੰਗ ਰੱਤਾ। ਸਾਧ ਸੰਗਤਿ ਹੈ ਗੁਰ ਸਭਾ ਰਤਨ ਪਦਾਰਥ ਵਣਜ ਸਹੱਤਾ।

> ਰਹਿੰਦੇ ਗੁਰ ਦਰਿਆਉ ਵਿਚ ਮੀਨ ਕੁਲੀਨ ਹੇਤ ਨਿਰਬਾਣੀ ਦਰਸਨ ਦੇਖ ਪਤੰਗ ਜਿਉਂ,ਜੋਤੀ ਅੰਤਰ ਜੋਤਿ ਸਮਾਣੀ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਵਿਟਹੁੰ ਕੁਰਬਾਣੀ।

ਭਾਵੇਂ ਤੰਗ ਨਜ਼ਰ ਤੇ ਕੱਟੜ ਪੰਥੀ ਸੋਚ ਵਾਲੇ ਜਹਾਂਗੀਰ ਦਾ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਪ੍ਰਤੀ ਨਜ਼ਰੀਆ ਨਫ਼ਰਤ ਭਰਿਆ ਸੀ, ਪਰੰਤੂ ਉਸ ਦੇ ਪਿਤਾ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਅਕਬਰ ਦੀ ਸੋਚ ਉਸ ਵਰਗੀ ਸੰਕੁਚਿਤ ਨਹੀਂ ਸੀ। ਅਕਬਰ ਦਾ ਦਰਬਾਰੀ ਅਬੂ ਫਜ਼ਲ ਅਕਬਰ-ਨਾਮੇ ਵਿਚ ਅਕਬਰ ਦੇ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਪ੍ਰਤੀ ਸਤਿਕਾਰ ਤੇ ਉਦਾਰਤਾ ਭਰੇ ਨਜ਼ਰੀਏ ਦੀ ਪੁਸ਼ਟੀ ਕਰਦਾ ਹੈ। ਉਹ ਇਹ ਵੀ ਦਸਦਾ ਹੈ ਕਿ 24 ਨਵੰਬਰ, 1598 ਨੂੰ ਲਾਹੌਰ ਤੋਂ ਅਹਿਮਦ ਨਗਰ ਨੂੰ ਜਾਂਦੇ ਹੋਏ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਅਕਬਰ ਉਚੇਚਾ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਗਿਆ। ਉਸ ਨੇ ਹਾਥੀ ਤੇ ਸਵਾਰ ਹੋ ਕੇ ਫੌਜ ਸਮੇਤ ਪੁਲ ਰਾਹੀਂ ਦਰਿਆ ਬਿਆਸ ਪਾਰ ਕੀਤਾ ਤੇ ਗੁਰੂ ਜੀ ਦੇ ਦਰਸ਼ਨ ਕੀਤੇ। ਉਹ ਕਹਿੰਦਾ ਹੈ ਕਿ ਪਿਓ ਦਾਦੇ ਤੋਂ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ

ਹਿੰਦੂਆਂ ਦੇ ਸ਼ਿਰੋਮਣੀ ਆਗੂ ਤੁਰੇ ਆ ਰਹੇ ਸਨ। ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਦੀ ਇਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਮਿਲਣ ਦੀ ਇੱਛਾ ਸੀ, ਜੋ ਪੂਰੀ ਹੋਈ।

ਸੁਜਾਨ ਰਾਏ ਭੰਡਾਰੀ ਨੇ *ਖੁਲਾਸਤੁਤ ਤਵਾਰੀਖ* ਨਾਂ ਦੀ ਇਤਿਹਾਸਕ ਮਹੱਤਵ ਵਾਲੀ ਆਪਣੀ ਰਚਨਾ ਵਿਚ ਅਕਬਰ ਦੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲ ਮੁਲਾਕਾਤ ਦੇ ਕੁਝ ਹੋਰ ਵੇਰਵੇ ਵੀ ਦਿੱਤੇ ਹਨ। ਇਹ ਰਚਨਾ 1696 ਈ. ਦੀ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਖਾਸ ਤੌਰ ਉੱਤੇ ਧਿਆਨ ਮੰਗਦੀ ਹੈ। ਇਸ ਲਿਖਤ ਅਨੁਸਾਰ :

"...ਅਕਬਰ ਲਾਹੌਰ ਤੋਂ ਦੱਖਣ ਵੱਲ ਨੂੰ ਤੁਰਿਆ... ਦਰਿਆ ਬਿਆਸ ਲੰਘ ਕੇ ਬਾਬਾ ਨਾਨਕ ਦੇ ਉੱਤਰ-ਅਧਿਕਾਰੀ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇ ਸਥਾਨ ਉੱਤੇ ਪਹੁੰਚਿਆ ਤੇ ਬਾਬਾ ਨਾਨਕ ਦੀ ਅਧਿਆਤਮਕ ਕਵਿਤਾ ਸੁਣ ਕੇ ਬੜਾ ਆਨੰਦਿਤ ਹੋਇਆ।... ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੇ ਸਤਿਕਾਰ ਵਜੋਂ ਢੁੱਕਵੀਂ ਸੁਗਾਤ ਪੇਸ਼ ਕਰਕੇ ਬੇਨਤੀ ਕੀਤੀ ਕਿ ਸ਼ਾਹੀ ਫੌਜ ਦੇ ਠਹਿਰਾਅ ਕਾਰਨ ਪੰਜਾਬ ਵਿਚ ਅਨਾਜ ਦਾ ਭਾਅ ਮਹਿੰਗਾ ਹੋ ਗਿਆ ਸੀ। ਇਸ ਲਈ ਲਗਾਨ ਵਧ ਗਿਆ। ਫੌਜ ਦੇ ਜਾਣ ਕਾਰਨ ਅਨਾਜ ਸਸਤਾ ਹੋਣ ਕਾਰਨ ਪਰਜਾ ਇੰਨਾਂ ਲਗਾਨ ਨਹੀਂ ਦੇ ਸਕੇਗੀ। ਇਹ ਸੁਣ ਕੇ ਅਕਬਰ ਨੇ ਮਾਲ ਅਫ਼ਸਰਾਂ ਨੂੰ ਹੁਕਮ ਕੀਤਾ ਕਿ ਲਗਾਨ ਦਾ ਛੇਵਾਂ ਹਿੱਸਾ ਮਾਫ਼ ਕਰ ਦਿੱਤਾ ਜਾਵੇ ਤੇ ਅਹਿਲਕਾਰਾਂ ਨੂੰ ਤਾੜਨਾ ਕੀਤੀ ਜਾਵੇ ਕਿ ਉਹ ਕਿਸਾਨਾਂ ਨਾਲ ਨਰਮੀ ਨਾਲ ਪੇਸ਼ ਆਉਣ।"...

ਇਹ ਲਿਖਤਾਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਦਸਦੀਆਂ ਹਨ ਕਿ ਗੁਰੂ ਪਾਤਸ਼ਾਹ ਨਿਰੰਤਰ ਆਪਣੀ ਧਰਤੀ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਨਾਲ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਦੁੱਖਾਂ ਦਰਦਾਂ ਨਾਲ ਜੁੜੇ ਰਹਿੰਦੇ ਸਨ। ਆਸ ਪਾਸ ਵਾਪਰਨ ਵਾਲੀਆਂ ਘਟਨਾਵਾਂ ਅਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੇ ਲੋਕਾਂ ਦੀ ਜ਼ਿੰਦਗੀ ਨਾਲ ਸੰਬੰਧਾਂ ਦੀ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਪੂਰੀ ਸਮਝ ਸੀ। ਉਹ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਤੋਂ ਵੀ ਆਪਣੇ ਬਾਰੇ ਕੁੱਝ ਨਹੀਂ ਮੰਗਦੇ। ਲੋਕਾਂ ਦੇ ਦੁਖ-ਸੁਖ ਦੀ ਗੱਲ ਕਰ ਕੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਲਗਾਨ ਘਟਾਣ ਲਈ ਹੀ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ। ਇਹ ਲਿਖਤ ਇਹ ਵੀ ਦਸਦੀ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਜਨ-ਸਾਧਾਰਣ ਵਿਚ ਵਿਆਪਕ ਪ੍ਰਭਾਵ ਨੂੰ ਸ਼ਹਿਨਸ਼ਾਹ ਵੀ ਨਜ਼ਰ-ਅੰਦਾਜ਼ ਨਹੀਂ ਸੀ ਕਰ ਸਕਦਾ। ਉਹ ਨਾ ਕੇਵਲ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਆਪ ਮਿਲਣ ਜਾਂਦਾ ਹੈ, ਸਗੋਂ ਉਨ੍ਹਾਂ ਦੀ ਸਲਾਹ ਉੱਤੇ ਅਮਲ ਕਰਕੇ ਕਿਸਾਨਾਂ ਦੇ ਲਗਾਨ ਵਿਚ ਵੀ ਕਟੌਤੀ ਕਰਦਾ ਹੈ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਨਿਕਟ ਦਰਸ਼ਨਾਂ ਦਾ ਇਹ ਬਿਰਤਾਂਤ ਭੱਟਾਂ ਦੇ ਜ਼ਿਕਰ ਬਿਨਾਂ ਅਧੂਰਾ ਰਹੇਗਾ। ਭੱਟ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਸਮਕਾਲੀ ਸਨ। ਗੁਰੂ ਦਰਬਾਰ ਵਿਚ ਉਹ ਦੇਰ ਤੱਕ ਰਹੇ ਅਤੇ ਆਪਣੇ ਨਿੱਜੀ ਅਨੁਭਵ ਦੇ ਆਧਾਰ ਉੱਤੇ ਉਨ੍ਹਾਂ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਉਸਤਤ ਵਿਚ ਸਵੱਈਏ ਰਚੇ। ਇਨ੍ਹਾਂ ਸਵੱਈਆਂ ਦੇ ਜ਼ਰੀਏ ਗੁਰੂ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸ਼ਖਸੀਅਤ ਕੁਝ ਇਸ ਪ੍ਰਕਾਰ ਉੱਭਰਦੀ ਹੈ:

> ਸਤਿਗੁਰ ਚਰਣ ਕਵਲ ਰਿਦਿ ਧਾਰੰ। ਗੁਰ ਅਰਜਨ ਗੁਣ ਸਹਿਜ ਬਿਚਾਰੰ।

<sup>...</sup> ਤੈਂ ਜਨਮਤ ਗੁਰਮਤਿ ਬ੍ਰਹਮ ਪਛਾਣਿਉ।

ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ : ਪ੍ਰਵਚਨ, ਪਰੰਪਰਾ ਤੇ ਇਤਿਹਾਸ

ਕਲਯ ਜੋੜ ਕਰ ਸੁਜਸੁ ਵਖਾਣਿਉ।

ਧ੍ਰੰਮ ਧੀਰ ਗੁਰਮਤਿ ਗੰਭੀਰ ਪਰ ਦੁਖ ਬਿਸਾਰਣ। ਸਬਦ ਸਾਰੂ ਹਰਿ ਸਮ ਉਦਾਰੂ ਅਹੰਮੇਵ ਨਿਵਾਰਣ।

(ਕਲਯ ਭੱਟ)

ਜਬ ਲਉ ਨਹੀਂ ਭਾਗ ਲਿਲਾਰ ਉਦੈ ਤਬ ਲਉ ਭ੍ਰਮਤੇ ਫਿਰਤੇ ਬਹੁ ਧਾਯਉ। ਕਲ ਘੋਰ ਸਮੁਦ੍ ਮੈਂ ਬੂਡਤ ਥੇ ਕਬਹੂ ਮਿਟਿ ਹੈ ਨਹੀਂ ਰੇ ਪਛਤਾਯਉ। ਤਤੁ ਬਿਚਾਰ ਯਹੈ ਮਥੁਰਾ ਜਗ ਤਾਰਨ ਕਉ ਅਵਤਾਰੁ ਬਣਾਯਉ। ਜਪਿਉ ਜਿਨ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਗੁਰੂ ਫਿਰਿ ਸੰਕਟ ਜੋਨਿ ਗਰਭ ਨ ਆਯੳ।

(ਮਥੁਰਾ)

ਭੱਟ ਕਹਿੰਦੇ ਹਨ ਕਿ ਸਹਿਜ, ਧਰਮ, ਧੀਰਜ, ਗੰਭੀਰਤਾ, ਉਦਾਰਤਾ, ਦੂਜੇ ਦੇ ਦੁੱਖਾਂ ਨੂੰ ਹੰਕਾਰ ਮੁਕਤ ਹੋ ਕੇ ਵੰਡਾਣ ਵਾਲੇ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੀ ਸਿਫ਼ਤ ਕੋਈ ਕੀ ਕਰੇ। ਬੱਸ ਇੰਨਾਂ ਕਹਿ ਕੇ ਹੀ ਗੱਲ ਬਣਦੀ ਹੈ ਕਿ ਜਿਵੇਂ ਦੁਨੀਆਂ ਨੂੰ ਤਾਰਨ ਲਈ ਅਕਾਲ ਪੂਰਖ ਆਪ ਹੀ ਧਰਤੀ ਉੱਤੇ ਉੱਤਰ ਆਏ ਹਨ।

ਉਕਤ ਵਿਸ਼ਲੇਸ਼ਣ ਤੋਂ ਸਪੱਸ਼ਟ ਹੈ ਕਿ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਦੀ ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਮੂਲ ਕਾਰਨ ਗੁਰੂ ਨਾਨਕ ਦੁਆਰਾ ਹੋਂਦ ਵਿਚ ਆਇਆ ਨਵਾਂ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਪ੍ਰਵਚਨ ਸੀ, ਜਿਸ ਦਾ ਸੰਪੂਰਨ ਉਚਾਰ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਦੇ ਰੂਪ ਵਿਚ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਨਾਲ ਰੂਪਮਾਨ ਹੋਇਆ। ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਸਾਹਿਬ ਵੇਲੇ ਇਸ ਨਵੇਂ ਪ੍ਰਵਚਨ ਦੀ ਨਿਵੇਕਲੀ ਹੋਂਦ ਦੂਰ ਦਰਾਜ ਤੱਕ ਸਪੱਸ਼ਟ ਮਹਿਸੂਸ ਹੋਣ ਲੱਗੀ ਸੀ ਤੇ ਪਰੰਪਰਾਗਤ ਪ੍ਰਵਚਨ ਇਸ ਨਾਲ ਸਿੱਧੀ ਤੇ ਨਿਰਣਾਇਕ ਟੱਕਰ ਲੈਣ ਲਈ ਸੰਗਠਿਤ ਹੋਣ ਦੀ ਸੋਚ ਰਹੇ ਸਨ। ਭਗਤ ਕਾਨ੍ਹਾ, ਪੀਲੂ ਤੇ ਛੱਜੂ ਦੀ ਬਾਣੀ ਨੂੰ ਗੁਰੂ ਗ੍ਰੰਥ ਸਾਹਿਬ ਵਿਚ ਦਰਜ ਕਰਨ ਤੋਂ ਇਨਕਾਰ, ਨਾ ਹਮ ਹਿੰਦੂ ਨਾ ਮੁਸਲਮਾਨ ਦਾ ਸਪੱਸ਼ਟ ਫੁਰਮਾਨ, ਜਹਾਂਗੀਰ ਦਾ ਤੁਜਕਿ ਜਹਾਂਗੀਰੀ ਵਿਚਲਾ ਆਪਣਾ ਬਿਆਨ, ਸ਼ੇਖ ਅਹਿਮਦ ਸਰਹੰਦੀ ਦੀ ਸੋਚ—ਸਾਰੇ ਹੀ ਇਸ ਧਾਰਨਾ ਨੂੰ ਬਲ ਦਿੰਦੇ ਹਨ।

ਪ੍ਰਵਚਨ, ਸੱਤਾ ਤੇ ਸਜ਼ਾ ਦੀ ਫੂਕੋ ਦੀ ਧਾਰਨਾ ਪੱਖੋਂ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦੇਵ ਜੀ ਨੂੰ ਤਸੀਹੇ ਦੇ ਕੇ ਸ਼ਹੀਦ ਕਰਨ ਪਿੱਛੇ ਸੱਤਾ ਦੀ ਇਹ ਸੋਚ ਕਾਰਜਸ਼ੀਲ ਹੈ ਕਿ ਬਾਗੀ ਪ੍ਰਵਚਨ ਦੇ ਸਮਰੱਥਕਾਂ ਨੂੰ ਭੈ-ਭੀਤ ਕੀਤਾ ਜਾਵੇ। ਇਹ ਤਸੀਹੇ ਲੁਕ-ਛਿਪ ਕੇ ਨਾ ਦਿੱਤੇ ਜਾਣ ਅਤੇ ਸ਼ਰੇਆਮ ਦੇ ਕੇ ਇਨ੍ਹਾਂ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਚਿਰਕਾਲੀ ਤੇ ਵਿਆਪਕ ਬਣਾਇਆ ਜਾਵੇ। ਇਸ ਕਾਰਜ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਹੱਥ ਵਿਚ ਲੈ ਕੇ ਚੰਦੂ ਆਪਣੀ ਸੱਤਾ ਦਾ ਪ੍ਰਭਾਵ ਵੀ ਸਿਰਜਣ ਵੱਲ ਰੁਚਿਤ ਹੈ।

#### 168 Perspectives On Guru Arjan Dev: Contribution And Martyrdom

ਇਤਿਹਾਸ ਵਿਚ ਅੰਕਿਤ ਜਹਾਂਗੀਰ ਦਾ ਬਿਆਨ ਸ਼ਹੀਦੀ ਦੇ ਇਤਿਹਾਸਕ ਸੱਚ ਨੂੰ ਆਪਣੇ ਸਮੇਂ ਨਾਲੋਂ ਵੱਧ, ਆਉਣ ਵਾਲੇ ਸਮੇਂ ਨੂੰ ਮੁੱਖ ਰੱਖ ਕੇ ਉਚਾਰਿਆ ਗਿਆ ਹੈ। ਮੌਖਿਕ ਪਰੰਪਰਾ ਵਿਚ ਚੰਦੂ ਦਾ ਰੋਲ ਇਤਿਹਾਸ ਦੀ ਧੂੜ ਵਿਚ ਗਵਾਚਣ ਦੇ ਬਾਵਜੂਦ ਪਛਾਣਿਆ ਜਾ ਸਕਦਾ ਹੈ, ਪਰੰਤੂ ਇਹ ਪ੍ਰਾਥਮਿਕ ਨਹੀਂ, ਦੁਜੈਲਾ ਹੈ। ਸ਼ਹਾਦਤ ਦਾ ਮੂਲ ਕਾਰਨ ਤਾਂ ਗੁਰੂ ਅਰਜਨ ਦਾ ਕ੍ਰਾਂਤੀਕਾਰੀ ਪ੍ਰਵਚਨ ਹੈ, ਜਿਸ ਕਾਰਨ ਸੱਤਾ ਦੁਆਰਾ ਉਨ੍ਹਾਂ ਨੂੰ ਕਿਸੇ ਨਾ ਕਿਸੇ ਬਹਾਨੇ ਬਾਗੀ ਸਿੱਧ ਕਰ ਕੇ ਸ਼ਹੀਦ ਕੀਤਾ ਜਾਂਦਾ ਹੈ।